
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập IV 

Cuốn 71 - 75 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập IV 

Cuốn 71 - 75 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 71 ..................................................................................................................................... 3 

GIẢI THÍCH: PHẨM THÍ DỤ THỨ 51. ..................................................................................... 3 

GIẢI THÍCH: PHẨM TRI THỨC THỨ 52. ............................................................................... 8 

GIẢI THÍCH: PHẨM THÚ TRÍ THỨ 53. .................................................................................19 

Cuốn 72 ....................................................................................................................................24 

GIẢI THÍCH: PHẨM ÐẠI NHƯ THỨ 54. ................................................................................24 

Cuốn 73 ....................................................................................................................................47 

GIẢI THÍCH: PHẨM CHẲNG THOÁI CHUYỂN THỨ 55 ........................................................47 

GIẢI THÍCH: PHẨM CHUYỂN BÁNH XE BẤT THOÁI THỨ 56 .............................................59 

Cuốn 74 ....................................................................................................................................67 

GIẢI THÍCH: PHẨM THÂM ÁO THỨ 57. ...............................................................................75 

Cuốn 75 ....................................................................................................................................88 

Cuốn 71 

GIẢI THÍCH: PHẨM THÍ DỤ THỨ 51. 

KINH:  Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  "Thí  như  trong  biển  lớn,  thuyền  bị  vỡ,  người  trong 

thuyền, nếu không dùng đồ vật, không dùng phao nổi, không dùng thây chết. Tu 

bồ đề, nên biết người ấy không đến được bờ kia, bị chết chìm trong biển. Tu bồ 

đề, nếu khi thuyền vỡ, người trong thuyền dùng cây, dùng đồ vật, phao nổi, thây 

chết, nên biết người ấy trọn không bị chết chìm , an ổn, vô ngại, đến được bờ 

kia. 

Tu bồ đề, thiện nam tử, thiện nữ nhơn cầu Phật đạo cũng như vậy. Nếu chỉ có 

tâm  tin  vui,  mà  không  nương  Bát  nhã  ba  la  mật  thâm  sâu,  không  chép,  không 

đọc tụng, không nhớ nghĩ đúng; không nương Thiền ba la mật, Tấn ba la mật, 

Nhẫn  ba  la  mật,  Giới  ba  la  mật,  Thí  ba  la  mật,  không  chép,  không  đọc  tụng, 

không nhớ nghĩ đúng, cho đến không nương trí Nhất thiết chủng, không chép, 

không đọc tụng, không nhớ nghĩ đúng. Nên biết thiện nam tử ấy, giữa đường bị 

suy hao, chưa đến được trí Nhất thiết chủng, chỉ thủ chứng Thanh văn, Bích chi 

Phật địa. 

Tu bồ đề, nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhơn cầu Phật đạo vì Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác nên có tín, có nhẫn, có tịnh tâm, có thâm tâm, có ham muốn, 

có hiểu biết, có buông bỏ, có tinh tấn, người ấy nương Bát nhã ba la mật thâm 

sâu, giữ gìn, đọc tụng, giảng nói, nhớ nghĩ đúng. Thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy 

vì Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác nên có tín, nhẫn, tịnh tâm, thâm tâm, ham 

muốn, hiểu biết, buông bỏ, tinh tấn, vì được Bát nhã ba la mật thâm sâu thủ hộ 

cho đến được trí Nhất thiết chủng thủ hộ. Vì được Bát nhã ba la mật thâm sâu 

thủ  hộ  cho  đến  trí  Nhất  thiết  chủng  thủ  hộ  nên  trọn  không  bị  suy  hao  giữa 

đường, vượt quá Thanh văn địa, Bích chi Phật địa, hay làm nghiêm tịnh cõi Phật, 

thành  tựu  tuệ  giác  cho  chúng  sanh,  sẽ  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác. 

Tu  bồ  đề,  thí  như  nam  tử,  nữ  nhơn  cầm  bình  đất  lấy  nước,  nên  biết  bình  ấy 

không bao lâu tan rã, vì cớ sao. Vì bình ấy chưa nung chín nên trở lại về với đất. 

Cũng  như  vậy,  Tu  bồ  đề!  Thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhơn  tuy  có  vì  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác mà có tín, có nhẫn, có tịnh tâm, có thâm tâm, có an ổn, 

có hiểu biết, có buông bỏ, có tinh tấn mà không được Bát nhã ba la mật phương 

tiện lực thủ hộ. Không được Thiền ba la mật, Tinh tấn ba la mật, Nhẫn nhục ba 

la mật, Giới ba la mật, Thí ba la mật thủ hộ, không được nội không, cho đến vô 

pháp hữu pháp không, bốn niệm xứ cho đến tám thánh đạo phần, mười trí lực 

của Phật, cho đến trí Nhất thiết chủng thủ hộ. Tu bồ đề, nên biết người ấy bị suy 

hao giữa đường, rơi vào Thanh văn, Bích chi Phật địa. 

Tu bồ đề, thí như nam tử, nữ nhơn cầm chiếc bình đã nung chín lâùy nước ở 

sông, giếng, ao, suối, nên biết chiếc bình ấy giữ nướùc rất an ổn, vì cớ sao? Vì 

chiếc  bình  ấy  đã  nung  chín.  Cũng  như  vậy  Tu  bồ  đề,  thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

nhơn cầu Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, có tín, nhẫn, tịnh tâm, thâm tâm, 

ham muốn, hiểu biết, buông bỏ, tinh tấn, lại được Bát nã ba la mật, phương tiện 

thủ hộ, được thiền định, tinh tấn, nhẫn, giới, thí, cho đến trí Nhất thiết chủng thủ 

hộ. Tu bồ đề, nên biết người ấy không bị suy hao giữa đường, vượt quá địa vị 

Thanh  văn, Bích chi Phật, có thể làm  nghiêm  tịnh cõi  Phật, thành tựu tuệ giác 

cho chúng sanh, được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đề, thí như bên bờ biển lớn, thuyền chưa trang bị liền đem đồ vật chất lên 

trên. Nên biết thuyền  ấy bị  vỡ chìm giữa đường, thuyền cùng đồ  vật ở  chung 

một  chỗ,  đó  la  vì  khách  buôn  không  có  lực  phương  tiện  nên  nó  mất  hết  của 

cải.Cũng như vậy Tu bồ đề, thiện nam tử, thiện nữ nhơn ấy cầu Phật đạo tuy có 

tâm vì Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, có tín, nhẫn, tịnh tâm, thâm tâm, dục, 

giải, xả, tinh tấn, nhưng không được Bát nhã ba la mật, phương tiện lực thủ hộ, 

cho đến trí Nhất thiết chủng thủ hộ, nên biết ngưởi ấy bị suy hao giữa đường, 

mất  hết  trân  bảo  lớn.  Trân  bảo  lớn  là  trí  Nhất  thiết  chủng;  suy  hao  là  rơi  vào 

Thanh văn, Bích chi Phật địa. 

Tu bồ đề, thí như có người có trí phương tiện, ở tại bờ biển trang bị thuyền lớn, 

sau mới đẩy xuống nước, đem tài vật chất lên mà đi. Nên biết thuyền ấy không 

bị giữa đường vỡ chìm, chắc chắn được an ổn, đi đến nơi chốn. Cũng như vậy 

Tu bồ đề, thiện nam tử, thiện nữ nhơn, vì Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, 

có tín, nhẫn, tịnh tâm, thâm tâm, dục, giải, xả, tinh tấn, nhẫn nhục, giới, thí, cho 

đến trí Nhất thiết chủng thủ hộ; nên biết Bồ tát ấy đến được Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác, không bị rơi vào Thanh văn, Bích chi Phật địa. 

Tu bồ đề, thí như có người 120 tuổi, tuổi già, các căn suy yếu, lại có các bệnh 

gió, lạnh, nóng, hoaàu7841?c tạp bệnh. Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao, người ấy có 

thể từ giữa đường đứng dậy chăng? 

Tu bồ đề thưa: Không thể. 

Phật dạy: Người ấy hoặc có thể đứng dậy thì thế nào? 

Tu bồ đề thưa: Ngưòi ấy tuy đứng dậy mà không thể đi xa, hoặc 10 dặm, hoặc 

20 dặm, vì già bệnh. 

Phật dạy: Cũng như vậy, Tu bồ đề, thiện nam tử, thiện nữ nhơn tuy có tâm vì Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác, có tín, nhẫn, tịnh tâm, thâm tâm, dục, giải, xả, 

tinh  tấn,  nhưng  không  đưọc  Bát  nhã  ba  la  mật  thủ  hộ;  nên  biết  người  ấy  giữa 

đường rơi vào Thanh văn, Bích chi Phật địa, vì cớ sao? Vì không được Bát nhã 

ba la mật thủ hộ. 

Tu bồ đề, thí như người già 120 tuổi trưóc kia, tuổi già, các căn suy yếu, lại có 

các  bệnh  gió,  lạnh,nóng,  hoặc  tạp  bệnh.  Người  ấy  muốn  đứng  dậy  đi  có  hai 

người mạnh dìu hai nách nói với người già rằng: Ðừng có sợ khó, muốn đi đến 

đâu hai người chúng tôi trọn không rời  bỏ. Cũng như vậy, Tu bồ đề, nếu thiện 

nam tử, thiện nữ nhơn vì Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, có tín, nhẫn, tịnh 

tâm, thâm tâm, dục, giải, xả, tinh tấn, nhờ được Bát nhã ba la mật phương tiện 

được  thủ  hộ,  cho  đến  nhờ  có  trí  Nhất  thiết  chủng  thủ  hộ,  nên  biết  người  ấy 

không giữa đường rơi vào Thanh văn, Bích chi Phật địa, có thể đi đến nơi chốn 

là Vô thưọng Chánh đẳng Chánh giác. 

LUẬN: Bồ tát có hai hạng: 1. Hạng ngộ được thật tướng các pháp. 2. Hạng tuy 

chưa ngộ được thật tướng nhưng đối với trong Phật đạo có tín, có nhẫn, có tịnh 

tâm, có thâm tâm, có ham muốn, có hiểu biết, có buông bỏ, có tinh tấn.  Tín  là tin 

nghiệp tội phước, quả báo; tin và tu sáu Ba la mật thời được Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác. Có người tuy tin Phật đạo nhưng tư duy, tù lượng tâm không 

thể nhẫn chịu, còn ở đây nhẫn được nên nói có  nhẫn.  Có người tuy nhẫn, nhưng 

vì tà kiến, nghi ngờ chưa dứt, tâm ô trược không thanh tịnh, còn ở đây thanh tịnh 

nên nói có  tịnh. Có người tuy có tín, nhẫn, tịnh tâm, nhưng có cạn có sâu, còn ở 

đây  sâu  nên  nói   thâm  tâm.   Có  đủ  nhân  duyên  của  bốn  thứ  trên  nên  nhất  tâm 

muốn được Vô thượng đạo, không muốn  việc gì khác, thế  nên nói có   dục.   Rõ 

ràng quyết định, biết vô thượng đạo là lớn, các việc thế gian là nhỏ, thế nên nói 

có  giải.  Vì có tâm dục giải quyết định, nên buông bỏ của cải và buông bỏ các ác 

tâm, phiền não, xan lận, sân hận v.v... thế nên nói  xả.  Vì xả nên thường hay  tinh 

 tấn.  Có các công đức như vậy, nếu không được Bát nhã ba la mật, hoặc khi thân 

hoại mạng chung, hoặc bị ác tri thức làm trở ngại thời mất Bồ tát đạo. Vì có công 

đức của thế gian nên hưởng thọ quả báo thế gian nhưng về sau rơi vào Thanh 

văn, Bích chi Phật địa, không thể đạt đến vô thượng đạo. 

Trong  đây  Phật  tự  nói  năm  ví  dụ:  Chiếc  thuyền  là  dụ  thân  hành  giả;  phao  nổi 

v.v... là  dụ Bát nhã  phương tiện; chiếc  bình là  dụ Bồ tát đạo. Bát nhã phương 

tiện  là  lửa,  vì  chưa  cùng  Bát  nhã  phương  tiện  hoà  hợp  nên  không  thể  giữ  gìn 

nước công đức của sáu Ba la mật đạt đến vô thượng đạo; không sửa sang chiếc 

thuyền là Bồ tát không có phương tiện; vật báu về các công đức tín, nhẫn v.v... 

là năm chiếc thuyền thiện pháp Ba la mật. Thuyền và báu ở riêng rẽ là ví trái với 

bổn nguyện, hoặc hưởng thọ cái vui cõi trời, cõi người, hoặc rơi vào Nhị thừa. 

Lợi lớn là chỉ cho Phật pháp bảo và Nhất thiết trí v.v... người già bệnh là ví Bồ tát 

có  các  công  đức  tín,  nhẫn  v.v...  nhưng  không  dứt  62  tà  kiến,  nên  gọi  là  già, 

không dứt 108 phiền não nên gọi là bệnh. Từ giường đứng dậy là ví từ giường 

"tam  giới"  đứng  dậy,  ta  sẽ  thành  Phật.  Vì  nhân  duyên  tà  kiến  phiền  não,  nên 

không thể thành Bồ tát đạo. Hai người mạnh là ví  Bát nhã và phương tiện.  Bát 

nhã ba la mật hay dứt các phiền não tà kiến, lý luận đưa đến trong rốt ráo không, 

còn phương tiện đưa ra khỏi rốt ráo không. 

KINH: Bấy giờ, Phật nói với Tu bồ đề: "Lành thay, ông vì các Bồ tát mà hỏi các 

việc ấy. Tu bồ đề, nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhơn cầu Phật đạo, từ khi mới 

phát tâm lại đây, đem tâm chấp ta, và của ta, làm việc bố thí, trì giới, nhẫn nhục, 

tinh tấn, thiền định, trí tuệ; thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy, khi bố thí nghĩ rằng: 

Ta la thí chủ, ta thí cho người ấy, ta thí vật ấy; ta tu trì giới, ta tu nhẫn, ta tinh 

tấn, ta nhập định, ta tu trí tuệ. Thiện nam tử, thiện nữ nhơn ấy nghĩ là thí, ấy là ta 

thí, cho đến ấy là trí tuệ, vì cớ sao? Vì trong Thí ba la mật, không có sự phân 

biệt như vậy, xa lìa bờ này, bờ kia, đó là tướng trạng của Thí ba la mật. Trong 

Giới ba la mật; Nhẫn ba la mật; Tán ba la mật; Thiền ba la mật; Bát nhã ba la 

mật không có sự phân biết như vậy, vì cớ sao? Vì xa lìa bờ này, bờ kia, là tướng 

trạng của Bát nhã ba la mật. Người ấy không biết bờ này, không biết bờ kia; vì 

người ấy không được Thí ba la mật cho đến trí Nhất thiết chủng thủ hộ nên rơi 

vào Thanh văn, Bích chi Phật địa, không thể đạt đến Nhất thiết trí. 

Này Tu bồ đề, người cầu Phật đạo không có phương tiện thế nào? 

Tu bồ đề, người cầu Phật đạo từ khi mới phát tâm lại đây, không có phương tiện 

tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ; người ấy nghĩ như vầy: 

Ta bố thí, thí cho người ấy, lấy vật ấy là thí; ta trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, nhập 

định, tu trí tuệ, tu trí tuệ như vậy; người ấy  nghĩ ấy là bố thí, ấy là ta bố thí,, lấy 

việc bố thí mà tự cao, nghĩ ấy là giới, ấy là ta trì giới, lấy việc trì giới mà tự cao; 

nghĩ ấy là nhẫn, ấy là ta nhẫn, lấy việc nhẫn nhục mà tự cao; nghĩ ấy là tinh tấn, 

ấy là ta tinh tấn, lấy việc ta tinh tấn mà tự cao, nghĩ ấy là thiền định, ấy là ta thiền 

định, lấy việc thiền định mà tự cao, nghĩ ấy là tuệ, ấy là ta trí tuệ, lấy việc trí tuệ 

mà tự cao, vì cớ sao? Vì trong Thí ba la mật không có sự phân biệt như vậy, xa 

lìa bờ này bờ kia, là tướng trạng của Thí ba la mật; xa lia bờ này bờ kia là tướng 

trạng của Giới ba la mật; xa lìa bờ này bờ kia , là tướng trạng của Nhẫn ba la 

mật. Xa lìa bờ này bờ kia là tướng trạng của Tinh tấn ba la mật. Xa lià bờ này bờ 

kia là tướng trạng củaThiền ba la mật. Xa lìa bờ này bờ kia là tướng trạng của 

Bát nhã ba la mật, vì cớ sao? Vì trong Bát nhã ba la mật không có sự nghĩ nhớ 

phân  biệt  như  vậy.  Thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhơn  cầu  Phật  đạo,  không  biết  bờ 

này bờ kia, vì người ấy không được Thí ba la mật thủ hộ, không được Giới ba la 

mật, Nhẫn ba la mật, Tinh tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật thủ 

hộ, cho đến không được trí Nhất thiết chủng thủ hộ, nên rơi vào Thanh văn, Bích 

chi  Phật  đạo,  không  thể  đến  được  Nhất  thiết  trí.  Như  vậy,  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  vì 

không  được  Bát  nhã  ba  la  mật  và  sức  phương  tiện  thủ  hộ,  nên  rơi  vào  Thanh 

văn và Bích chi Phật đạo. 

Này Tu bồ đề, thế nào là Bồ tát ma ha tát được Bát nhã và sức phương tiện thủ 

hộ  nên  không  rơi  vào  Thanh  văn  và  Bích  chi  Phật  đạo,  mau  được  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác? 

Tu bồ đề, Bồ tát từ khi mới phát tâm lại đây, do sức phương tiện, bố thí không có 

tâm chấp ta và của ta mà bố thí, cho đến không có tâm chấp ta và của ta mà tu 

trí tuệ; người ấy không nghĩ rằng ta có đây là thí, đây là ta thí, không lấy việc bố 

thí  để  tự  cao,  cho  đến  Bát  nhã  ba  la  mật  cũng  như  vậy.  Bồ  tát  ấy  không  nghĩ 

rằng ta thí, không nghĩ rằng ta thí cho người ấy, dùng vật ấy thí, không nghĩ rằng 

ta trì giới, có trì giới ấy; không nghĩ rằng ta nhẫn nhục, có nhẫn nhục ấy; không 

nghĩ rằng ta tinh tấn, có tinh tấn ấy; không nghĩ rằng ta thiền định, có thiền định 

ấy; không nghĩ rằng ta tu trí tuệ, có trí tuệ ấy, vì cớ sao? Vì trong Thí ba la mật. 

Không có sự phân biệt như vậy. Xa lìa bờ này bờ kia là tướng trạng của Thí ba 

la mật; xa lìa bờ này bờ kia là tướng trạng của Giới ba la mật; xa lìa bờ này bờ 

kia là tướng trạng của Nhẫn nhục ba la mật; xa lìa bờ này bờ kia là tướng trạng 

của Tinh tấn ba la mật; xa lìa bờ này bờ kia là tướng trạng của Thiền ba la mật; 

xa lìa bờ này bờ kia là tướng trạng của Bát nhã ba la mật, vì cớ sao? Vì trong 

Bát nhã ba la mật không có sự phân biệt như vậy. Bồ tát ấy biết bờ này, bờ kia, 

vì Bồ tát ấy được Thí ba la mật thủ hộ; Giới ba la mật, Nhẫn nhục ba la mật, Tinh 

tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật thủ hộ cho đến được trí Nhất 

thiết  chủng  thủ  hộ  nên  không  rơi  vào  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  địa,  đến  được 

Nhất thiết trí. Như vậy, Tu bồ đề, Bồ tát được Bát nhã ba la mật và lực phương 

tiện  thủ  hộ  nên  không  rơi  vào  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  địa,  mau  được  vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

LUẬN: Bấy giờ, Phật chấp thuận ý Tu bồ đề, lại nói nhân duyên làm mất kết quả 

tu  hành.  Bồ  tát  tuy  tu  hành  thiện  pháp,  tín,  nhẫn  v.v...  cũng  không  được  vô 

thượng đạo, đó là vì đem tâm chấp ta, và của ta, tu sáu Ba la mật. Trong đây nói 

không phân biệt bờ này bờ kia vì tướng xa lìa là tướng của Bát nhã ba la mật mà 

lại phân biệt chấp trước tu hành, thế là mất. 

Trên đây, tuy Phật nói nghĩa  không có phương tiện nhưng không nói cái danh 

không có phương tiện, vì muốn khiến việc ấy rõ ràng nên bảo Tu bồ đề: Thế nào 

là có phương tiện, không phương tiện? Bên trong không có tâm chấp ta và của 

ta, bên ngoài quán hết thảy pháp không, không thủ tướng, Bát nhã phương tiện 

cho đến trí Nhất thiết chủng thủ hộ Bồ tát nên gọi là có phương tiện. 

Thủ hộ ở phía năm Ba la mật được lực công đức, ở phía Bát nhã ba la mật được 

lực trí tuệ, do hai nhân duyên ấy nên không mất đạo. 

GIẢI THÍCH: PHẨM TRI THỨC THỨ 52. 

(Kinh Ma ha Bát nhã ghi: Phẩm Thiện Tri Thức) 

KINH: Bấy giờ, Tu bồ đề bạch Phật rằng: "Bạch đức  Thế Tôn, hàng Bồ tát tân 

học, nên học Bát nhã ba la mật, Thiền ba la mật, Tinh tấn ba la mật, Nhẫn nhục 

ba la mật, Trì giới ba la mật, Thí ba la mật như thế nào?" 

Phật bảo Tu bồ đề: Hàng Bồ tát tân học, nếu muốn học Bát nã ba la mật, Thiền, 

Tinh tấn, Nhẫn, Giới, Thí ba la mật. Trước tiên nên thân cận cúng dường thiện tri 

thức, người có thể thuyết giảng Bát nhã ba la mật thâm sâu. Người ấy dạy rằng: 

Thiện nam tử, ngươi có bố thí gì, tất cả hồi hướng đến Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh  giác,  có  Trì  giới,  Nhẫn  nhục,  Tinh  tấn,  Thiền  định,  Trí  tuệ,  tất  cả  hồi 

hướng  đến  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác.  Ngươi  chớ  cho  sắc  là  Vô 

thưọng Chánh đẳng Chánh giác; chớ cho thọ, tưởng, hành, thức là Vô thượng 

Chánh  đẳng  Chánh  giác;  chớ  cho  Thí  ba  la  mật  là  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh  giác;  chớ  cho  Giới,  Nhẫn,  Tấn,  Thiền,  Bát  nhã  ba  la  mật  là  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác; chớ cho nội không cho đến vô pháp, hữu pháp không 

là  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác;  chớ  cho  bốn  niệm  xứ,  bốn  chánh  cần, 

bốn  như  ý  túc,  năm  căn,  năm  lực,  bảy  giác  phần,  tám  thánh  đạo  phần  là  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác; chớ cho bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định 

vô sắc, năm thần thông là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác; chớ cho mười trí 

lực  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung  của  Phật  là  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh giác, vì cớ sao? Vì không chấp thủ sắc liền được Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác; không chấp thủ thọ, tưởng, hành, thức liền được Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác. Không chấp thủ thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật liền 

được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác; không chấp thủ nội không cho đến vô 

pháp hữu pháp không, bốn niệm xứ cho đến mười tám pháp không chung liền 

được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Thiện nam tử, khi tu Bát nhã ba la mật thâm sâu chớ tham sắc, vì sao? Vì sắc 

chẳng  phải  cái  có  thể  tham;  chớ  tham  thọ,  tưởng,  hành  thức,  vì  sao?  Vì  thọ, 

tưởng, hành, thức chẳng phải là cái có thể tham. Thiện nam tử, chớ tham Thí ba 

la mật, Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã 

ba la mật , chớ tham nội không cho đến vô pháp hữu pháp không, chớ tham bốn 

niệm xứ cho đến tám Thánh đạo phần, chớ tham bốn thiền, bốn tâm vô lượng, 

bốn định vô sắc, năm thần thông, chớ tham mười trí lực cho đến trí Nhất thiết 

chủng của Phật. Vì sao? Vì trí Nhất thiết chủng chẳng phải là cái có  thể tham. 

Thiện nam tử, chớ tham quả Tu đà hoàn cho đến quả A la hán; chớ tham Bích 

chi Phật đạo, chớ tham Bồ tát vị, chớ tham Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Vì sao? Vì Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác chẳng phải là cái có thể tham, vì 

sao? Vì các pháp tự tánh không. 

LUẬN: Hỏi: Tu bồ đề hỏi chỗ sở hành của hàng tân học cớ sao Phật đáp việc tu 

hành vi diệu lâu ngày của Bồ tát, đó là không chấp thủ hết thảy pháp, vì hết thảy 

pháp tánh không? 

Ðáp:  Các  pháp tánh không có hai:1.  Cái không của đại Bồ tát ngộ được.  2. là 

nhu thuận nhẫn của tiểu Bồ tát học được vì trí tuệ mà phát tâm. Trong đây chỉ 

nói về cái không của tiểu Bồ tát học được. 

* Lại nữa, có khi vị của trí tuệ, Phật kể: là Bồ tát, nếu không có khí vị của trí tuệ, 

thời tuy tu hành các công đức lâu ngày, Phật không kể là Bồ tát. Thí như Phật 

nói, tướng trạng của Ðảnh pháp ở trong Thanh văn đối với Tam bảo có lòng tin 

chút ít, gọi là Ðảnh pháp; lòng tin ấy cao hơn Noãn pháp nhờ tu thiền định phát 

sanh, do tâm cõi Sắc đạt được, nó đối với vô ngại giải thoát của Phật là bé nhỏ, 

nhưng đối với người phàm là lớn. Như vậy, Bồ tát mới phát tâm có được khí vị 

của Bát nhã ba la mật, nên có thể lảnh thọ sự giáo hoá gọi là tân học, quá hơn 

công đức năm Ba la mật đối với người phàm là lớn, đối với Phật là nhỏ. 

* Lại nữa, Phật không nói thẳng các pháp tánh không, mà trước tiên dạy cúng 

dường thân cận thiện tri  thức, nhờ thiện tri thức nói công đức năm  Ba la mật. 

Thiện tri thức tuy mỗi mỗi giáo hoá, nhưng Phật chỉ khen pháp bất hoại, đó là đối 

với sắc pháp v.v... không tham, không đắm, không thủ. Thí như chim cánh vàng 

mới sanh, từ một núi Tu di bay dến một núi Tu di, Bồ tát cũng như vậy, mới học 

đã có thể sanh trí sâu xa như vậy, huống gì học lâu. Lại như  đóm lửa  nhỏ có 

thể đốt cháy, huống gì là lửa lớn. Bồ tát cũng như vậy, lúc mới học có thể dùng 

trí  tuệ,  chuyển  đổi  pháp  thế  gian  khiến  rốt  ráo  không,  đốt  cháy  các  phiền  não, 

huống gì đắc lực đầy đủ. 

KINH: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, các Bồ tát làm được việc 

khó  làm,  ở  trong  hết  thảy  pháp  tánh  không  mà  cầu  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh giác, muốn được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Phật  dạy:  Như  vậy,  như  vậy!  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  làm  đưọc  việc  khó,  ở  trong  hết 

thảy pháp tánh không mà cầu Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, muốn được 

Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đề, các Bồ tát vì an ổn cho thế gian, nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác, vì an lạc cho thế gian, vì cứu thế gian, vì làm chỗ quy hướng cho 

thế gian, vì làm nơi nương tựa cho thế gian, vì làm gò bãûi cho thế gian, vì dẫn 

đạo thế gian, vì làm đạo rốt ráo cho thế gian, vì làm chỗ đi đến cho thế gian nên 

phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đề, Bồ tát vì an ổn thế gian nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác  như  thế  nào?  Tu  bồ  đề,  khi  Bồ  tát  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác, đem chúng sanh ra khỏi sáu đường, đạt vào nơi bờ Niết bàn vô úy. Tu bồ 

đề,  ấy  là  Bồ  tát  vì  an  ổn  cho  thế  gian  nên  phát  tâm  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh giác. 

Bồ tát vì an lạc cho thế gian, nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác 

như thế nào? Tu bồ đề, Bồ tát khi được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác đem 

chúng sanh ra khỏi cái u sầu, khổ não, đaàu7841?t vào nơi bờ Niết bàn vô úy. 

Ấy là Bồ tát vì an lạc cho thế gian thế gian nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác. 

Bồ tát vì cứu thế gian, nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác như thế 

nào? Tu bồ đề, Bồ tát khi được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác cứu các khổ 

nạn trong đường sanh tử cho chúng sanh, cũng thuyết pháp để dứt các khổ ấy, 

chúng sanh nghe pháp, tạm dùng Tam thừa để được độ thoát. Tu bồ đề, ấy là 

Bồ tát vì cứu thế gian nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Bồ tát vì làm chỗ quy hướng cho thế gian, nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh  giác  như  thế  nào?  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  khi  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh giác cứu chúng sanh ra khỏi sanh, già, bệnh, chết, ưu bi , sầu não đem 

đặt vào nơi bờ Niết bàn vô úy. Tu bồ đề, ấy là Bồ tát vì làm chỗ quy hướng cho 

thế gian nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Bồ tát vì làm chỗ nương tựa cho thế gian nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh  giác  như  thế  nào?  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  khi  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh giác, vì chúng sanh nói hết thảy pháp không có chỗ nương tựa. Tu bồ đề, 

ấy là Bồ tát vì làm chỗ nương tựa cho thế gian nên phát tâm Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, hết thảy pháp không có chỗ nương 

tựa như thế nào? 

Phật  dạy:  Sắc  không  tương  tục  tức  là  sắc  không  sanh,  sắc  không  sanh  tức  là 

sắc không diệt, sắc không diệt tức là sắc không có chỗ nương tựa; thọ, tưởng, 

hành, thức cho đến trí Nhất thiết chủng cũng lại như vậy. Tu bồ đề, ấy là vì làm 

chỗ nương tựa cho thế gian nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Bồ tát vì làm đạo cứu cánh cho thế gian nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác như thế nào? Tu bồ đề, nếu khi Bồ tát được Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác vì chúng sanh nói pháp như vầy: Tướng rốt ráo của sắc chẳng phải 

là  sắc;  tướng  rốt  ráo  của  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cho  đến  trí  Nhất  thiết  chủng 

chẳng phải là trí Nhất thiết chủng. Tu bồ đề, tướng cứu cánh : "Như ", tướng hết 

thảy pháp cũng như vậy. 

Tu bồ đề thưa:  Bạch đức Thế Tôn,  nếu tướng hết thảy  pháp cứu cánh  "như  " 

thời  các  Bồ  tát  đều  nên  tu  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  vì  cớ  sao?  Vì 

trong  tướng  rốt  ráo  của  sắc  không  có  phân  biệt;  trong  tướng  rốt  ráo  của  thọ, 

tưởng, hành thức, không có phân biệt cho đến trong tướng rốt ráo của trí Nhất 

thiết chủng không có phân biệt cho là sắc, là thọ, tưởng, hành, thức cho đến trí 

Nhất thiết chủng. 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Như  vậy,  như  vậy!  Trong  tướng  rốt  ráo  của  sắc  không  có 

phân biệt, trong tướng rốt ráo của thọ, tưởng, hành, thức cho đến trí Nhất thiết 

chủng không có phân biệt gọi là sắc cho đến gọi là trí Nhất thiết chủng. Tu bồ đề, 

ấy là việc kho ùcủa Bồ tát ma ha tát. Quán tướng các pháp tịch diệt như vậy, mà 

tâm không ẩn khuất, không sợ hãi, vì cớ sao? Vì Bồ tát nghĩ rằng các pháp thâm 

sâu ấy ta nên biết như vậy sẽ được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Pháp vi 

diệu  tịch  diệt  như  vậy  ta  sẽ  vì  chúng  sanh  nói  ra.  Ấy  là  Bồ  tát  vì  làm  đạo  cứu 

cánh cho thế gian nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Bồ tát vì làm gò bãi cho thế gian nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác như thế nào? Tu bồ đề, hoặc ở giữa sông ngòi, biển lớn, nước bốn bên bị 

gián đoạn ấy là cồn bãi. Tu bồ đề, sắc cũng như vậy, đời trước đời sau làm gián 

đoạn, ; thọ, tưởng, hành, thức đời trưóc đời sau gián đoạn, cho đến trí Nhất thiết 

chủng đời trước đời sau gián đoạn. Vì đời trước đời sau gián đoạn ấy nên hết 

thảy  pháp  cũng  gián  đoạn.  Tu  bồ  đề,  vì  hết  thảy  pháp  đời  trước  đời  sau  gián 

đoạn  ấy,  nên  tức  là  tịch  diệt,  tức  là  diệu  bảo,  nghĩa  là  không,  không  có  gì  thủ 

đắc,  ái  sạch  hết  không  còn,  ly  dục  Niết  bàn.  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  khi  được  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác đem pháp tịch diệt vi diệu, vì chúng sanh nói. 

Tu  bồ  đề,  ấy  là  Bồ  tát  vì  làm  cồn  bãi  cho  thế  gian  nên  phát  tâm  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

Bồ tát vì làm dẫn dạo cho chúng sanh như thế nào? Tu bồ đề, Bồ tát khi được 

Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  vì  chúng  sanh  nói  sắc  chẳng  sanh  chẳng 

diệt, chẳng nhơ, chẳng sạch; nói thọ, tưởng, hành, thức chẳng sanh chẳng diệt, 

chẳng nhơ, chẳng sạch; nói mười hai xứ, mười tám giới, bốn niệm xứ cho đến 

tám thánh đạo phần, bốn thiền, bốn  tâm  vô lượng, bốn định  vô sắc,  năm thần 

thông chẳng sanh chẳng diệt, chẳng nhơ, chẳng sạch; nói quả Tu đà hoàn cho 

đến quả A la hán, Bích chi Phật đạo chẳng sanh, chẳng diệt, chẳng nhơ, chẳng 

sạch, nói mười trí lực cho đến trí Nhất thiết chủng của Phật chẳng sanh, chẳng 

diệt, chẳng nhơ, chẳng sạch. Tu bồ đề, ấy là Bồ tát ma ha tát vì làm dẫn đạo cho 

chúng sanh nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

LUẬN:  Tu  bồ  đề  phát  tâm  hy  hữu  bạch  Phật  rằng:  Các  Bồ  tát  chưa  dứt  phiền 

não, chưa đủ đại bi, chưa được địa vị bất thối chuyển, biết các pháp vốn tánh 

không mà có thể phát tâm Vô thượng đạo, việc ấy rất khó. Phật nhận lời ấy rằng: 

Ðúng như vậy. Lại tán thán nhân duyên hy hữu của Bồ tát rằng: Bồ tát vì an ổn 

cho thế gian nên phát tâm. An ổn là có thể phá hết thảy phiền não, rốt ráo không 

biến mất. Ví như thuốc hay chữa lành bệnh không cần hỏi ngọt đắng, chỉ cần rốt 

ráo trừ hết bệnh được an ổn. Phật hay làm cho chúng sanh thường an ổn, không 

kỳ hạn một đời, hai đời. Cái vui của thế gian là có cái tuy an ổn mà không vui, có 

cái đời nay khổ, đời sau vui như uống thuốc đắng trong bụng an ổn, trong miệng 

không ngon, thế nên nói Phật hay đem cái vui cho đời này đời sau. Sáu đường 

vì vô thường nên chẳng phải an ổn, thế nên nói ra khỏi sáu đường gọi là an ổn. 

Cái vui thế gian là nhân duyên của đắm trước nên lâu về sau, chắc chắn sanh 

ưu não, không gọi là vui; cái vui Niết bàn trước sau không biển đổi, lìa hết ưu 

khổ gọi là vui. Cứu thế gian là như người bị giặc oán đuổi bắt, nếu có thân thích, 

có  thế  lực  quan  quyền  thời  có  thể  cứu.  Chúng  sanh  cũng  như  vậy,  vì  nhân 

duyên của tội ác, các phiền não và bị ma dân đuổi bắt. Chỉ có Phật thuyết pháp 

cứu hộ cho. Thế gian quy hướng là như người khi gặp gió dữ, mưa mạnh, chắc 

chắn tìm về phòng xá; các tà kiến phiền não thế gian trong ngoài thân tâm khổ 

não, già, bệnh, chết, ưu khổ, nên tìm về với Phật, Phật dùng các phương cách 

nhổ sạch ưu bi, khổ não. Nơi nương tựa là hết thảy pháp hữu vi, do nhân duyên 

hoà  hợp  sanh  nên  không  có  tự  lực,  không  thể  nương  tựa.  Chúng  sanh  bị  khổ 

bức bách, đến nương tựa Phật, Phật vì nói cho pháp không có nương tựa. Pháp 

không có nương tựa là chân thật, đó là Vô dư Niết bàn. Năm uẩn diệt, không còn 

tương  tục,  không  tương  tục  tức  là  chẳng  sanh,  chẳng  diệt;  chẳng  sanh  chẳng 

diệt tức là rốt ráo không, không có nơi nương tựa. 

Hỏi: Nếu không có nơi nương tựa cớ sao nói làm chỗ nương tựa? 

Ðáp: Nưong tựa có hai: 1. Các phiền não ái kiến nương tựa pháp hữu vi. 2. Trí 

tuệ thanh tịnh nương tựa Niết bàn. Vì phiền não kiến nên nói không có nương 

tựa. Ðạo cứu cánh là thật tướng rốt ráo không của các pháp. Sắc pháp v.v... đời 

trước không có, đời sau không co, đời hiện tại cũng không cóù. Kẻ phàm phu vì 

thế lực của ức tưởng phân biệt, nghiệp quả báo tình thức nên điên đảo thấy có, 

còn  Thánh  nhân  dùng  con  mắt  trí  tuệ  quan  sát  thấy  điều  hư  vọng  không  thật. 

Như đời trước đời sau; đời chính giữa cũng như vậy. Nếu không có trước sau 

làm sao có giữa? Như vậy, vì chúng sanh thuyết pháp là đặt chúng sanh an ổn 

trong đạo rốt ráo đệ nhất. Cồn bãi thế gian là như cồn bãi, bốn phiá không có 

đất,  sắc  pháp  cũng  như  vậy,  đời  trước  đời  sau  đều  không  thể  thủ  đắc.  Trung 

gian như trong cứu cánh đạo đã phá, vì đời trước đời sau "không" nên trung gian 

cũng  không.  Nước  là  ví  cho  các  phiền  não  ba  lậu,  bốn  lưu  và  hết  thảy  pháp 

thuộc nghiệp quả báo, rốt ráo không, không có gì để thủ đắc, đó là Niết bàn, là 

cồn bãi. Chúng sanh chìm ở giữa bốn dòng nước, Phật lấy con thuyền bát chánh 

đạo vớt lên đặt vào trên cồn bãi Niết bàn. Có các nhân duyên như vậy tiếp độ 

chúng sanh, ấy gọi là dẫn đạo. 

KINH: Bồ tát vì làm chỗ đến cho thế gian nên phát tâm Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác như thế nào? 

Tu bồ đề, Bồ tát khi được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác vì chúng sanh nói 

chỗ đến của sắc là "không"; nói chỗ đến của thọ, tưởng, hành, thức là " không" 

cho đến nói chỗ đến của trí Nhất thiết chủng là "không". Vì chúng sanh nói sắc 

chẳng phải chỗ đến, chẳng phải không chỗ đến, vì cớ sao? Vì tướng của sắc là 

"không", chẳng phải chỗ đến, chẳng phải chỗ không đến; nói thọ, tưởng, hành, 

thức  chẳng  phải  chỗ  đến,  chẳng  phải  không  chỗ  đến,  vì  sao?  Vì  tướng  thọ, 

tưởng, hành, thức là "không", chẳng phải chỗ đến, chẳng phải không chỗ đến, 

cho đến trí Nhất thiết chủng "không" chẳng phải chỗ đến, chẳng phải không chỗ 

đến, vì sao? Vì tướng trí nhất thiết chủng là "không" chẳng phải chỗ đến, chẳng 

phải chỗ không đến. 

Như vậy, Tu bồ đề, Bồ tát vì làm chỗ đến cho thế gian nên phát tâm Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác, vì sao? Vì chỗ đến của hết thảy pháp là "không", chỗ 

đến ấy không vượt quá được, vì sao? Vì trong "không" chỗ đến, chẳng phải chỗ 

đến đều không thể thủ đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "vô tướng" chỗ đến ấy không vượt quá 

được, vì sao? Vì trong "vô tướng" chỗ đến, chẳng phải chỗ đến đều không thể 

thủ đắc. 

Tu  bồ  đề,  chỗ  đến  của  hết  thảy  pháp  là  "vô  tác"  chỗ  đến  ấy  không  vượt  quá 

được,  vì sao? Vì trong vô tác chỗ đến chẳng phải  chỗ đến  đều không thể thủ 

đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "không dấy khởi" chỗ đến ấy không vượt 

quá  được,  vì  sao?  Vì  trong  không  dấy  khởi,  chỗ  đến  chẳng  phải  chỗ  đến  đều 

không thể thủ đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy là "không có gì của chính nó" chẳng sanh, chẳng 

diệt, chẳng nhơ chẳng sạch, chỗ đến ấy không vượt quá được, vì sao? Vì trong 

chỗ  đến  không  có  gì  của  chính  nó,  chẳng  sanh  chẳng  diệt,  chẳng  nhơ  chẳng 

sạch, chỗ đến chẳng phải chỗ đến đều không thể thủ đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hêùt thảy  pháp là "như mộng", chỗ  đến ấy không  vượt 

quá được,  vì sao?  Vì trong mộng chỗ đến, chẳng phải chỗ  đến đều không thể 

thủ đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "như huyễn", như vang, như bóng, như 

hóa,  chỗ  đến  ấy  không  vượt  quá  được,  vì  sao?  Vì  trong  huyễn  hóa  chỗ  đến, 

chẳng phải chỗ đến đều không thể thủ đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "vô lượng vô biên", chỗ đến ấy không 

vượt quá được, vì sao? Vì trong vô lượng, vô biên chỗ đến, chẳng phải chỗ đến 

đều không thể thủ đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "không cho, không lấy" chỗ đến ấy không 

vượt quá được, vì sao? Vì trong không cho, không lấy, chỗ đến chẳng phải chỗ 

đến đều không thể thủ đắc. 

Tu  bồ  đề,  chỗ  đến  của  hết  thảy  pháp  là  "không  cất  lên,  không  hạ  xuống",  chỗ 

đến ấy không vượt quá được, vì sao? Vì trong không cất lên, không hạ xuống, 

chỗ đến chảng phải chỗ đến đều không thể thủ đắc. 

Tu  bồ  đề,  chỗ  đến  của  hết  thảy  pháp  là  "không  thêm,  không  bớt",  chỗ  đến  ấy 

không vượt quá được, vì sao? Vì trong không thêm không bớt, chỗ đến chẳng 

phải chỗ không đến đều không thể thủ đắc được. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy là "không đến, không đi" chỗ đến ấy không vượt 

quá được, vì sao? Vì trong không đến không đi, chỗ đến chẳng phải không đến 

đều không thể thủ đắc được. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "không vào, không ra, không hợp, không 

tán,  không  vướng,  không  dứt"  chỗ  đến  ấy  không  vượt  quá  được,  vì  sao?  Vì 

trong không vướng không đứt, chỗ đến chẳng phải không đến đều không thể thủ 

đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "ngã, chúng sanh, thọ, mệnh, người; dấy 

khởi, người khiến dấy khởi; làm, người khiến làm, kẻ biết, kẻ thấy" chỗ đến ấy 

không vượt quá được, vì sao? Vì ngã cho đến kẻ biết kẻ thấy rốt ráo không thể 

thủ đắc, huống gì có chỗ đến chẳng phải chỗ đến. 

Tu  bồ  đề,  chỗ  đến  của  hết  thảy  pháp  là  "thuờng"  chỗ  đến  ấy  không  vượt  quá 

đưọc, vì sao? Vì thường rốt ráo không thể thủ đắc, làm sao có chỗ đến chẳng 

phải chỗ đến. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "lạc, tịnh, ngã" chỗ đến ấy không vượt 

quá được, vì sao? Vì lạc, tịnh, ngã rốt ráo không thể thủ đắc, làm sao có chỗ đến 

chẳng phải chỗ đến. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là vô thường, khổ, bất tịnh, vô ngã, chỗ đến 

ấy  không  vượt  quá  được,  vì  sao?  Vì  vô  thường,  khổ,  bất  tịnh,  vô  ngã  rốt  ráo 

không thể thủ đắc, làm sao có chỗ đến chẳng phải chỗ đến. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "tham dục" chỗ đến ấy không vượt quá 

được,  vì  sao?  Vì  tham  dục  rốt  ráo  không  thể  thủ  đắc,  huống  gì  có  chỗ  đến, 

chẳng phải chỗ đến. 

Tu  bồ  đề,  chỗ  đến  của  hết  thảy  pháp  là  sân  hận,  si  mê,  tà  kiến,  chỗ  đến  ấy 

không vượt quá được, vì sao? Vì sân hận, si mê, tà kiến rốt ráo không thể thủ 

đắc, huống gì có chỗ đến, chẳng phải chỗ đến. 

Tu  bồ  đề,  chỗ  đến  của  hết  thảy  pháp  là  "như  ",  chỗ  đến  ấy  không  vượt  quá 

được, vì sao? Vì trong "như " không có đến không có đi. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là pháp tánh thực tế, tánh không thể nghĩ 

bàn, chỗ ấy không thể vượt quá được, vì sao? Vì trong pháp tánh, thực tế, tánh 

không thể nghĩ bàn, không có đến, không có đi. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "bình đẳng", chỗ đến ấy không vượt quá 

được, vì sao? Vì trong bình đẳng chỗ đến chẳng phải chỗ đến đều không thể thủ 

đắc. 

Tu  bồ  đề,  chỗ  đến  của  hết  thảy  pháp  là  "tướng  bất  động",  chỗ  đến  ấy  không 

vượt quá được, vì sao? Vì trong tướng bất động chỗ đến, chảng phải chỗ đến 

không thể thủ đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "sắc", chỗ đến ấy không vượt quá được, 

vì  sao?  Vì  sắc  rốt  ráo  không  thể  thủ  đắc  làm  sao  có  chỗ  đến,  chẳng  phải  chỗ 

đến. 

Tu  bồ  đề,  chỗ  đến  của  hết  thảy  pháp  là  "thọ,  tưởng,  hành,  thức",  chỗ  đến  ấy 

không vượt quá được, vì sao? Vì thọ tưởng, hành, thức, rốt ráo không thể thủ 

đắc, làm sao có chỗ đến chẳng phải chỗ đến. Mười hai xứ, mười tám giới cũng 

như vậy. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "Thí ba la mật', chỗ đến ấy không vượt 

quá được, vì sao? Vì Thí ba la mật rốt ráo khôngh thể thủ đắc, làm sao có chỗ 

đến chẳng phải chỗ đến. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy là Giới ba la mật; Nhẫn ba la mật; Tấn ba la mật; 

Thiền ba la mật; Bát nhã ba la mật; chỗ đến ấy không vượt quá được, vì sao? Vì 

Giới ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật rốt ráo không thể thủ đắc, làm sao có 

chỗ đến chẳng phải chỗ đến. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "nội không", chỗ đến ấy không vượt quá 

được, vì sao? Vì nội không rốt ráo không thể thủ đắc, làm sao có chỗ đến, chẳng 

phải chỗ đến. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là "ngoại không, nội ngoại không, cho đến 

vô pháp hữu pháp không", chỗ đến ấy không vượt quá được, vì sao? Vì vô pháp 

hữu pháp không rốt ráo không thể thủ đắc, làm sao có chỗ đến, chẳng phải chỗ 

đến. 

Tu  bồ  đề,  chỗ  đến  của  hết  thảy  pháp  là  bốn  niệm  xứ  cho  đến  tám  thánh  đạo 

phần, chỗ đến ấy không  vượt quá được, vì sao? Vì bốn niệm xứ cho đến tám 

thánh đạo phần rốt ráo không thể thủ đắc, làm sao có chỗ đến chẳng phải chỗ 

đến. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là mười trí lực cho đến trí Nhất thiết chủng 

của Phật, chỗ đến ấy không vượt quá được, vì sao? Vì trong trí Nhất thiết chủng 

, chỗ đến chẳng phải chỗ đến đều không thể thủ đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là quả Tu đà hoàn cho đến Bích chi Phật 

đạo, chỗ đến ấy không vượt quá được, vì sao? Vì trong quả Tu đà hoàn cho đến 

Bích chi Phật đạo chỗ đến chẳng phải chỗ đến đều không thể thủ đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, chỗ 

đến ấy không vượt quá được, vì sao? Vì trong Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác, chỗ đến chẳng phải chỗ đến đều không thể thủ đắc. 

Tu bồ đề, chỗ đến của hết thảy pháp là Tu đà hoàn cho đến Phật, chỗ đến ấy 

không vượt quá được, vì sao? Vì trong Tu đà hoàn cho đến Phật, chỗ đến chẳng 

phải chỗ đến đều không thể thủ đắc. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy, ai 

tin hiểu được? 

Phật bảo Tu bồ đề: Có Bồ tát trước tiên ở chỗ chư Phật, tu sáu Ba la mật lâu 

ngày, thiện căn thuần thục, cúng dường vô số trăm ngàn, vạn, ức Phật, thường 

đi theo thiện tri thức, hạng ngưới ấy có thể tin hiểu Bát nhã ba la mật thâm sâu. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, người tin hiểu được Bát nhã ba la 

mật thâm sâu ấy có tánh gì, tướng gì, hình mạo gì? 

Phật dạy: Dứt lìa tham, sân, si là tánh, tướng, mạo. Bồ tát ma ha tát ấy có thể tin 

hiểu Bát nhã ba la mật thâm sâu. 

LUẬN: Hỏi: Các việc trên chỉ lược nói, nay trong "chỗ đến" cớ sao nói rộng? 

Ðáp: "Chỗ đến" là cuối phẩm tóm tắt hết chỗ hội quy của chín việc trên cho nên 

nói nhiều. 

* Lại nữa, an lạc v.v... và chỗ đến đều đồng một nghĩa, đều cứu chúng sanh ra 

khỏi khổ, đưa đến Niết bàn. Nếu mỗi việc, mỗi việc nói rộng thời không thể nói 

hết. Chỗ đến ở sau hết nên nói rộng, nên biết các việc khác cũng đều nên nói 

rộng. 

Chỗ đến của sắc pháp v.v... là không, như hư không chỉ có tên gọi mà không có 

thực pháp, sắc pháp v.v... cũng như vậy, cuối cùng quy về nơi không, vì tướng 

rốt ráo của các pháp chắc chắn là không, ngoài ra những cái khác đều hư vọng. 

Như người lúc mới đầu tuy có lời  nói lành lâu lâu mới biết tình thật. Các pháp 

sắc  v.v...  cũng  như  vậy,  khi  vào  vô  dư  Niết  bàn  thời  cùng  với  hư  khôngkhông 

khác; nên biết trước tiên cũng như vậy, chỉ vì người phàm phu do quả báo điên 

đảo cho nên thấy khác. Hết thảy pháp không có gì qua khỏi tướng không v.v... 

như người muốn vượt quá hư không không thể được. 

Mười sáu danh từ ngã, chúng sanh, thọ mệnh v.v... đều do năm uẩn hoà hợp, 

giả có danh từ đó, chứ không có thực pháp, làm sao có chỗ đến chẳng phải chỗ 

đến, nếu thường, lạc, ngã, tịnh, bốn điên đảo phá hỏng bốn thánh hạnh như bốn 

pháp  thường,  lạc,  ngã,  tịnh  không  thể  thủ  đắc,  chỉ  vì  điên  đảo,  các  pháp  sắc 

v.v...  cũng  như  vậy.  Như  thường,  lạc,  ngã,  tịnh,  không  thể  thủ  đắc  thời  vô 

thường, khổ, bất tịnh, vô ngã từ thường, lạc, ngã, tịnh, phát xuất cũng không thể 

thủ đắc. Thế nên nói, chỗ đến của hết thảy pháp là thường, lạc, ngã, tịnh, là vô 

thường, khổ, bất tịnh, vô ngã. 

Tu bồ đề hỏi Phật: Pháp ấy sâu xa, vi tế, ai sẽ tin hiểu được? - Phật đáp: Người 

có nhân duyên tu hành lâu ngày tin được. 

Lại hỏi: Người tu hành lâu ngày có tướng trạng gì? - Phật đáp: Người ấy lìa tâm 

ba độc, cũng không thấy lìa, thâm nhập thật tướng các pháp. 

Hỏi: Người ấy chưa được vô sanh nhẫn làm sao nói dứt ba độc? 

Ðáp: Dứt có hai: 1. Là dứt cội gốc. 2. Là dứt ngành ngọn chút ít, hành giả không 

phân biệt được sự dứt ấy, không phân biệt ấy là dứt, ấy là phiền não, vì sao? Vì 

tướng phiền não điên đảo không nhất định, nên phiền não tức là "dứt", nên nói là 

ly. 





GIẢI THÍCH: PHẨM THÚ TRÍ THỨ 53. 

(Kinh Ma ha Bát nhã ghi: Phẩm Thú Nhất Thiết Trí) 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phần hai phẩm Ðiều phục tham đẳng 51) 

KINH: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, các Bồ tát hiểu Bát nhã ba 

la mật thâm sâu ấy sẽ đi đến chỗ nào? 

Phật bảo Tu bồ đề: Bồ tát hiểu Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy sẽ đi đến trí Nhất 

thiết chủng. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  ràng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bồ  tát  đến  được  trí  Nhất  thiết 

chủng ấy là làm chỗ nương tựa về cho chúng sanh tu Bát nhã ba la mật. Tu Bát 

nhã ba la mật là tu hết thảy pháp. Bạch đức Thế Tôn, không có tu gì là tu Bát 

nhã ba la mật. Không "thọ" tu, "hoại" tu là tu Bát nhã ba la mật. 

Phật bảo Tu bồ đề: Những pháp gì hoại nên tu Bát nhã ba la mật là hoại tu. 

Bạch đức thế Tôn, vì sắc hư hoại nên Bát nhã ba la mật là hoại tu; vì thọ, tưởng, 

hành, thức, mười hai xứ, mười tám giới hư hoại nên Bát nhã ba la mật là hoại tu. 

Ngã cho đến kẻ biết, kẻ thấy hư hoại nên Bát nhã ba la mật gọi là hoại tu. Vì Thí 

ba la mật hư hoại, nên Bát nhã ba la mật là hoại tu; cho đến vì Bát nhã ba la mật 

hư  hoại  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  là  hoại  tu.  Vì  nội  không  cho  đến  vô  pháp  hữu 

pháp không, bốn niệm xứ cho đến mười tám pháp không chung, quả Tu đà hoàn 

cho đến trí Nhất thiết chủng hư hoại, nên Bát nhã ba la mật là hoại tu. 

Phật dạy: Như vậy, như vậy! Tu bồ đề, vì sắc hư hoại nên Bát nhã ba la mật là 

hoại tu; cho đến vì trí Nhất thiết chủng hư hoại nên Bát nhã ba la mật là hoại tu. 

Bấy giờ, Phật bảo Tu bồ đề: Trong Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy, Bồ tát ở địa vị 

bất thối chuyển phải nên niệm biết. Nếu Bồ tát không đắm trước ở trong Bát nhã 

ba la mật thâm sâu ấy, nên biết đó là địa vị bất thối chuyển; không đắm trước ở 

trong Thiền ba la mật, cho đến Thí ba la mật, không đắm trước ở trong bốn niệm 

xứ cho đến trí Nhất thiết chủng, nên biết đó là địa vị bất thối chuyển. 

LUẬN: Hỏi: Bát nhã ba la mật chẳng phải chỗ đến, chẳng chỗ không đến, cớ sao 

Tu  bồ  đề  lại  hỏi  người  tu  Bát  nhã  đi  đến  chỗ  nào?  Và  cớ  sao  Phật  đáp  đi  đến 

Nhất thiết trí? 

Ðáp: Ngoại đạo nói: Các pháp từ nhân đi đến quả, từ đời trước đi đến đời nay, 

từ đời nay đi đến đời sau. Vì phá cái điên đảo chấp thường ấy nên nói không có 

chỗ đến, chẳng phải không chỗ đến. Trong đây Tu bồ đề đem tâm vô trước mà 

hỏi, Phật lấy tâm vô trước mà đáp. Bát nhã ba la mật rốt ráo không, đối với các 

pháp không chướng, không ngại, được sự giải thoát không chướng, không ngại, 

vì không chướng, không ngại có tính nhân quả tương tợ, nên nói người hiểu Bát 

nhã thâm sâu đi đến trí Nhất thiết chủng. Tu bồ đề thưa: Vị Bồ tát biết Bát nhã ba 

la mật làm chỗ nương về cho hết thảy chúng sanh, như đứa con bị khổ não bức 

bách đến nương cha mẹ. 

Hỏi cớ sao chỉ có vị Bồ tát hiểu Bát nhã ba la mật thâm sâu là chỗ nương về cho 

chúng sanh? 

Ðáp: Vì Bồ tát có tâm đại bi đối với chúng sanh, nên thường tu tập Bát nhã ba la 

mật. Vì tu Bát nhã nên có thể hiểu hết thảy pháp, đều thu vào Bát nhã ba la mật; 

thế nên, tu Bát nhã ba la mật tức là tu hết thảy pháp. Vì Bát nhã ba la mật không 

có thật pháp nhất định có thể thủ đắc, nên trong kinh nói không có tu gì là tu Bát 

nhã ba la mật. Trong Bát nhã ba la mật hết thảy cách quán sát đều có lỗi nên 

không "thọ", ấy là không "thọ" tu. "Hoại" tu là vì hết thảy pháp vô thường tán hoại 

nên gọi là "hoại" tu. Pháp có thể phá hoại là sắc cho đến trí Nhất thiết chủng. 

Phật chấp nhận lời của Tu bồ đề nói. Cuối phẩm trên có nói tánh, tướng, dung 

mạo của vị Bồ tát bất thối chuyển, nay nên thí nghiệm biết, đối với Bát nhã ba la 

mật thâm sâu có đắm trước hay không? Nếu có đắm trước thời sai, nếu không 

có đắm trước thời là đúng tướng nó. Bồ tát tu Bát nhã ba la mật có hai hạng: 1. 

Là nhơn Bát nhã ba la mật, quán hết thảy pháp rốt ráo không, Bát nhã cũng tự 

không. 2. là không thể quán Bát nhã cũng không, nên trong kinh nói thí nghiệm 

biết có đắm trước hay không. 

KINH: Nếu có Bồ tát ở địa vị bất thối chuyển, khi tu hành Bát nhã ba la mật thâm 

sâu, không cho lời người khác nói làm cương yếu, cũng không theo người khác 

chỉ dạy tu hành. Vị Bồ tát bất thối chuyển không bị dục tâm, sân tâm, si tâm trói 

buộc. Nếu vị Bồ tát bất thối chuyển thời không xa lìa sáu Ba la mật; nếu vị Bồ tát 

bất thối chuyển khi nghe nói Bát nhã ba la mật thâm sâu, thời tâm không kinh, 

không mất, không sợ, không  hãi, không hối hận, mà hoan  hỷ  vui nghe, thọ trì, 

đọc tụng, nhớ nghĩ đúng, tu hành đúng như kinh nói. Tu bồ đề, nên biết Bồ tát ấy 

đời  trước  đã  nghe  nghĩa  lý  trong  Bát  nhã  ba  la  mật  thâm  sâu,  đã  thọ  trì,  đọc 

tụng, giảng nói, nhớ nghĩ đúng, vì sao? Vì Bồ tát ấy có oai đức lớn nên nghe Bát 

nhã  ba  la  mật  thâm  sâu  ấy,  tâm  không  kinh,  không  mất,  không  sợ,  không  hãi, 

không hối hận mà hoan hỷ vui nghe, thọ trì, đọc tụng, nhớ nghĩ đúng. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, nếu Bồ tát nghe Bát nhã ba la mật 

thâm sâu, không kinh, không sợ, cho đến nhớ nghĩ đúng, vị Bồ tát ấy làm sao tu 

Bát nhã ba la mật? 

Phật dạy: Tâm tùy thuận trí Nhất thiết chủng, Bồ tát nên như vậy tu hành Bát nhã 

ba la mật. 

Bạch đức Thế Tôn, thế nào gọi là tâm tùy thuận trí Nhất thiết chủng, Bồ tát nên 

như vậy tu hành Bát nhã ba la mật? 

Phật dạy: Tùy thuận "không" là Bồ tát tu hành Bát nhã ba la mật thâm sâu; tùy 

thuận vô tướng, vô tác, vô sở hữu, bất sanh, bất diệt, bất cấu, bất tịnh, Bồ tát 

nên như vậy tu hành Bát nhã ba la mật. Tùy thuận như mộng, huyễn, sóng nắng, 

tiếng vang, biến hoá là tu hành Bát nhã ba la mật. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Phật  bảo  tùy  thuận  không,  cho  đến  tùy  thuận  như 

mộng,  như  huyễn  là  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật.  Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bồ  tát  tu 

hành  pháp  gì?  Hoặc  sắc,  hoặc  tho,  tưởng,  hành,  thức  cho  đến  trí  Nhất  thiết 

chủng? 

Phật bảo Tu bồ đề: Bồ tát không tu hành sắc, không tu hành thọ, tưởng, hành, 

thức cho đến không tu hành trí Nhất thiết chủng, vì sao? Vì chỗ tu hành của Bồ 

tát là pháp không có tạo tác, là pháp không biến hoại, không từ đâu đến, cũng 

không  đi  đâu,  không  chỗ  trú.  Pháp  ấy  không  thể  đếm,  không  có  lường.  Nếu 

không  đếm,  không  lường  pháp  ấy  không  thể  thủ  đắc;  không  thể  dùng  sắc  thủ 

đắc; cho đến dùng trí Nhất thiết chủng thủ đắc, vì sao? Vì sắc tức là Nhất thiết 

trí, Nhất thiết trí tức là sắc cho đến trí Nhất thiết chủng tức là Nhất thiết trí; Nhất 

thiết  trí  tức  là  Nhất  thiết  chủng.  Sắc  "như  tướng"  cho  đến  trí  Nhất  thiết  chủng 

"như tướng" đều là nhất như, không hai, không khác. 

LUẬN:  "Thí  nghiệm":  Bồ  tát  bất  thối  chuyển  là  đối  với  lời  nói  của  người  khác, 

không sanh niệm cho là có thật, không thật, vì sao? Vì người khác có hai hạng: 

Hạng tại gia đắm trước cái vui năm dục, hư dối, bất tịnh; hàng ngoại đạo xuất gia 

đắm trước tà kiến bất thật. Những điều hai hạng ấy nói đều không có thật sự nên 

không  tin.  Vì  người  tự  chứng  đắc  thực  tướng  các  pháp,  nên  dù  có  Phật  thân 

hiện  đến  nói  lời  phá  hoại  thật  tướng  các  pháp  cũng  chẳng  tin.  Vì  chứng  được 

pháp vô vi nên tâm an trụ, không còn di chuyển. Bồ tát ấy tuy chưa được Phật 

đạo mà vì các phiền não tham dục v.v... đã bị chẻ mỏng nên không bị lôi kéo. Vì 

tâm thường không lìa sáu Ba la mật, biết khí vị quả báo của thiện pháp nên tâm 

thường ưa vui không lìa sáu Ba la mật. 

Có các nhân duyên như vậy, nên nghe Bát nhã thâm sâu, không sợ, không hãi, 

hoan hỷ muốn nghe, đọc tụng, hỏi nghĩa, tu tập. Như sấm sét thời chim nhỏ, sợ 

hãi, rầu chết, còn chim lớn Khổng tước vui mừng, nhảy nhót; Bát nhã ba la mật 

cũng  như  vậy.  Người  tà  kiến  nghe  thấy  sợ  hãi,  vị  Bồ  tát  bất  thối  chuyển  nghe 

thời vui mừng, tâm không nhàm chán, không biết đủ; nên nói là vui mừng muốn 

nghe. 

Trong đây Phật nói nhân duyên: Bồ tát ấy ở đời quá khứ đã nghe Bát nhã ba la 

mật thâm sâu, đã chứa nhiều phước đức, trí tuệ nên có oai đức lớn. Có oai đức 

lớn nên không sợ hãi. 

Tu  bồ  đề  hỏi:  Bồ  tát  ấy  nghe  Bát  nhã  ba  la  mật  thâm  sâu  tuy  không  sợ  hãi, 

nhưng Bát nhã không có định tướng nên tu hành thế nào? 

Phật dạy: Tâm tùy thuận trí Nhất thiết chủng. 

Hỏi: Bồ tát ấy chưa được trí Nhất thiết chủng, làm sao tùy thuận? 

Ðáp: Thế nên nói tâm tùy thuận rốt ráo không tức là tâm tùy thuận trí Nhất thiết 

chủng. Trí Nhất thiết chủng là tướng tịch diệt. Ở trong phẩm sau Phật dạy hết 

thảy tướng tịch diệt là trí Nhất thiết chủng, thế nên nói tùy thuận rốt ráo không, 

tức là tùy thuận trí Nhất thiết chủng. Tùy thuận vô tướng, vô tác, hư không, bất 

sanh, bất diệt, bất cấu, bất tịnh, như mộng cũng như vậy. 

Tu bồ đề hỏi: Tâm tùy thuận rốt ráp không, quán pháp gì? 

Phật đáp" Không quán sắc cho đến trí Nhất thiết chủng vì sao? Vì trí tuệ muốn 

cầu sự thật, sắc v.v... là pháp hữu vi tạo tác đều hư dối, trí Nhất thiết chủng là 

thật pháp. Thật pháp nên vượt quá pháp hữu vi, vì vượt quá pháp hữu vi nên nói 

pháp ấy là pháp vô tác, vô tác giả, không biến hoại. Không biến hoại là pháp ấy 

không từ sáu Ba la mật đến, nên nói không từ đâu đến. Không đi vào trong Phật 

pháp nên nói rằng không đi đến đâu. Pháp hữu vi vì hư dối nên không trụ; trong 

pháp vô vi vì không có ức tưởng phân biệt nên cũng không trụ. Vì năm uẩn hoà 

hợp nên có số lượng sáu đường, vì hư hoại năm uẩn tương tục nên vô lượng vô 

số.  Vì  vô  lượng  vô  số  nên  đường  ngôn  ngữ  dứt,  vì  đường  ngôn  ngũ  dứt  nên 

không thể do tu hành sắc pháp v.v... mà ngộ được. Trong đây Phật tự nói nhân 

duyên: Các pháp sắc v.v... tức là Nhất thiết trí, Nhất thiết trí tức là các pháp sắc 

v.v...  vì  sao?  Vì  các  pháp  sắc  như  v.v...  tức  là  Nhất  thiết  trí  như;  Nhất  thiết  trí 

như  tức là các pháp sắc như v.v... vì vậy, nên nói như ấy là không hai, không 

khác. 

 (Hết cuốn 71 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 72 

GIẢI THÍCH: PHẨM ÐẠI NHƯ THỨ 54. 

(Kinh Ðại Bát nhã phần hai ghi: Phẩm Chơn như thứ 52) 

KINH:Bấy giờ các Thiên tử cõi Dục, các Thiên tử cõi Sắc dùng hương bột chiên 

đàn  cõi  Trời,  hoa  sen  xanh,  hoa  sen  đỏ,  hoa  sen  hồng,  hoa  sen  trắng  của  cõi 

Trời, từ xa rải lên trên Phật, rồi đi đến chỗ Phật, đảnh lễ dưới chân Phật, đứng 

qua một bên, bạch Phật rằng: Bạch đức thế Tôn, Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác rất sâu xa, khó thấy khó hiểu, không thể suy nghĩ biết được, chỉ có bâïc Trí 

vi diệu tịch tịnh mới biết được điều của tất cả thế gian không thể tin, vì cớ sao? 

Vì trong Bát nhã ba la mật thâm sâu, nói như vầy: Sắc tức là Nhất thiết trí, Nhất 

thiết trí tức là sắc, cho đến Nhất thiết chủng trí tức là Nhất thiết trí, Nhất thiết trí  

tức  là  Nhất  thiết  chủng  trí.  Sắc  như  tướng  và  Nhất  thiết  trí  như  tướng  là  nhất 

như không hai không khác; cho đến Nhất thiết chủng trí như tướng, Nhất thiết trí 

như tướng, là nhất như không hai không khác. 

Phật dạy các Thiên tử cõi Dục, cõi Sắc: Như vậy, như vậy! Các Thiên tử, sắc tức 

là Nhất thiết trí, Nhất thiết trí tức là sắc; cho đến Nhất thiết chủng trí tức là Nhất 

thiết  trí,  Nhất  thiết  trí  tức  là  Nhất  thiết  chủng  trí;  sắc  như  tướng  cho  đến  Nhất 

thiết chủng trí như tướng là nhất như không hai không khác. Này các thiên tử, vì 

nghĩa ấy nên khi Phật mới thành đạo, tâm ưa yên lặng không muốn thuyết pháp, 

vì cớ sao? Vì pháp Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác rất sâu xa, khó thấy, khó 

hiểu, không thể suy nghĩ biết được, chỉ bậc có trí vi diệu tịch diệt mới biết được 

điều của hết thảy thế gian không thể tin, vì cớ sao? Vì Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh  giác  không  có  người  chứng  đắc,  không  có  chỗ  chứng  đắc.  Ấy  gọi  là 

tướng thậm thâm của các pháp là không có hai pháp. Này các Thiên tử, ví như 

hư  không  rất  sâu  thẳm  nên  pháp  ấy  rất  sâu  thẳm,  vì  "như  "  rất  sâu  thẳm  nên 

pháp ấy rất sâu thẳm; vì tánh pháp rất sâu thẳm, thật tế rất sâu thẳm, không thể 

nghĩ bàn; vô biên rất sâu thẳm nên pháp ấy rất sâu thẳm; vì không đến không đi 

rất  sâu  thẳm  nên  pháp  ấy  rất  sâu  thẳm;  vì  chẳng  sanh  chẳng  diệt,  không  nhơ 

không sạch, không trí không đắc rất sâu thẳm nên pháp ấy rất sâu thẳm. 

Này các thiên tử, vì "ta" rất sâu thẳm, cho đến kẻ biết kẻ thấy rất sâu thẳm nên 

pháp ấy rất sâu thẳm. Này các thiên tử, vì sắc rất sâu thẳm; thọ, tưởng, hành, 

thức rất sâu thẳm, nên pháp ấy rất sâu thẳm. Vì Thí ba la mật rất sâu thẳm, cho 

đến Bát nhã ba la mật rất sâu thẳm nên pháp ấy rất sâu thẳm. Vì nội không cho 

đến  vô pháp hữu pháp không rất sâu thẳm, nên  pháp  ấy rất sâu thẳm. Vì bốn 

niệm xứ rất sâu thẳm, cho đến Nhất thiết chủng trí rất sâu thẳm nên pháp ấy rất 

sâu thẳm. 

Bấy giờ các Thiên tử cõi Dục, cõi Sắc bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, pháp 

được nói đó là pháp không thể tin nổi của tất cả thế gian. 

Bạch đức Thế Tôn, Pháp rất sâu thẳm ấy, không vì lảnh thọ sắc nên nói, không 

vì xả bỏ sắc nên nói; không vì lảnh thọ thọï, tưởng, hành, thức nên nói, không vì 

xả bỏ thọ, tưởng, hành, thức nên nói; không vì lảnh thọ quả Tu đà hoàn nên nói, 

không  vì  xả bỏ quả Tu đà hoàn nên nói;  cho đến không vì lảnh thọ Nhất thiết 

chủng trí nên nói, không vì xả bỏ Nhất thiết chủng trí nên nói. Các thế gian đều 

lảnh thọ chấp trước tu hành: "Bảo sắc là ta, là của ta; thọ, tưởng, hành, thức là 

ta, là của ta; cho đến bảo mười tám pháp không chung là ta, là của ta; quả Tu đà 

hoàn là ta. là của ta; cho đến Nhất thiết chủng trí là ta, là của ta". 

Phật  bảo  các  Thiên  tử:  "Như  vậy,  như  vậy!  Này  các  Thiên  tử,  Pháp  ấy  chẳng 

phải  vì  lảnh  thọ  sắc  nên  nói,  chẳng  phải  vì  xả  bỏ  sắc  nên  nói;  cho  đến  chẳng 

phải vì lảnh thọ Nhất thiết chủng trí nên nói, chẳng phải vì xả bỏ Nhất thiết chủng 

trí nên nói. Này các Thiên tử, nếu có Bồ tát vì lảnh thọ sắc nên tu hành, cho đến 

vì lảnh thọ Nhất thiết chủng trí nên tu hành, thì Bồ tát ấy không thể tu Bát nhã ba 

la mật, không thể tu Thiền ba la mật, Tấn ba la mật, Nhẫn ba la mật, Giới ba la 

mật, Thí ba la mật cho đến không thể tu Nhất thiết chủng trí". 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: "Bạch đức Thế Tôn, Pháp ấy thuận theo tất cả pháp. 

Pháp ấy thuận theo tất cả pháp như thế nào? 

Pháp ấy thuận theo Bát nhã ba la mật cho đến thuận theo Bố thí ba la mật; pháp 

ấy thuận theo nội không, cho đến vô pháp hữu pháp không; pháp ấy thuận theo 

bốn niệm  xứ, cho đến thuận theo Nhất  thiết chủng trí. Pháp ấy  vô ngại, không 

chướng  ngại  sắc,  không  chướng  ngại  thọ,  tưởng,  hành,  thức,  cho  đến  không 

chướng ngại Nhất thiết chủng trí. Này các Thiên tử, Pháp ấy gọi là tướng vô ngại 

vì như hư không v.v... vì như như, pháp tánh, pháp trụ, thật tế, bất khả tư nghì 

tánh; vì là không, vô tướng, vô tác v.v... Pháp ấy là tướng bất sanh, vì sắc chẳng 

sanh, chẳng thể nắm bắt được; thọ, tưởng, hành, thức chẳng sanh, chẳng thể 

nắm bắt được, cho đến vì Nhất thiết chủng trí chẳng sanh, chẳng thể nắm bắt 

được.  Pháp  ấy  không  có  nơi  chốn,  vì  sắc  nơi  chốn  không  thể  có  được;  tho, 

tưởng, hành, thức nơi chốn không thể có được, cho đến vì Nhất thiết chủng trí 

nơi chốn không thể có được". 

Khi ấy, các Thiên tử cõi Dục, cõi Sắc bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Tu bồ 

đề là đệ tử Phật tùy thuận Phật sanh, vì cớ sao? Vì những điều tu bồ đề nói đều 

hợp với không". 

Bấy  giờ,  Tu  bồ  đề  nói  với  các  Thiên  tử:  Các  ông  nói  rằng:  Tu  bồ  đề  là  đệ  tử 

Phật, tùy thuận Phật sanh, thế nào là tùy thuận Phật sanh? Này các Thiên tử, vì 

tướng "như " nên Tu bồ đề tùy thuận Phật sanh, vì sao? Vì Như Lai "như tướng" 

không đến không đi, Tu bồ đề như tướng cũng không đến không đi, thế nên Tu 

bồ đề tùy thuận Phật sanh. 

* Lại nữa, Tu bồ đề từ xưa lại đây tùy thuận Phật sanh, vì sao? Vì Như Lai " như 

tướng" tức là hết thảy pháp "như tướng", hết thảy pháp "như tướng" tức là Như 

Lai "như tướng"; trong tướng "như "ấy cũng không có tướng "như", thế nên Tu 

bồ đề là tùy thuận Phật sanh. 

* Lại nữa, Như Lai như, tướng thường trú Tu bồ đề như cũng tướng thường trú; 

Như Lai "như tướng" không hai không khác. Tu bồ đề như tướng cũng không hai 

không khác. Thế nên Tu bồ đề là tùy thuận Phật sanh. Như lai như tướng không 

có  chỗ  chướng  ngại,  hết  thảy  pháp  "như  tướng"  cũng  không  có  chỗ  chướng 

ngại;  Như  lai  "như  tướng"  hết  thảy  pháp  "như  tướng"  là  nhất  như  không  hai 

không khác. "Như tướng" ấy không có khởi tác, trọn chẳng có gì chẳng "như ". 

Thế nên "như tướng" ấy không hai không khác. Thế nên Tu bồ đề là tùy thuận 

Phật sanh. Như lai "như tướng" ở tất cả chỗ không niệm lự, không khác biệt, Tu 

bồ đề "như tướng" cũng như vậy, ở tất cả chỗ không niệm lự, không khác biệt; 

Như  Lai  như  tướng  không  hai  không  khác,  không  thể  nắm  bắt.  Tu  bồ  đề  như 

tướng cũng như vậy. Vì thế nên Tu bồ đề là tùy thuận Phật sanh. Như lai "như 

tướng"  không  xa  lìa  các  pháp  "như  tướng",  tướng  "như  "ấy  trọn  chẳng  có  gì 

như, thế nên Tu bồ đề cũng không có khác là tùy thuận Phật sanh cũng không 

có chỗ tùy thuận. 

* Lại nữa, Như Lai "như tướng" chẳng quá khứ, chẳng vị lai, chẳng hiện tại. Các 

pháp "như tướng" cũng chẳng quá khứ, chẳng vị lai, chẳng hiện tại. Thế nên Tu 

bồ đề là tùy thuận Phật sanh. 

*  Lại  nữa,  Như  Lai  như,  chẳng  ở  trong  quá  khứ"như  ",  quá  khứ  "như  "cũng 

chẳng ở trong Như Lai như; Như lai như chẳng ở trong vị lai  "như ", vị lai "như " 

cũng  chẳng  ở  trong  Như  Lai  khứ;  Như  Lai  như  chẳng  ở  trong  hiện  tại  "như  ", 

hiện  tại  "như  "  cũng  chẳng  ở  trong  Như  lai  như.  Quá  khứ,  vị  lai,  hiện  tại  như, 

Như Lai như, là nhất như, không hai không khác. Sắc "như ", Như lai "như "; thọ, 

tưởng, hành, thức "như ", Như Lai như. Sắc như, thọ, tưởng, hành, thức như và 

Như Lai như ấy là nhất như không hai, không khác. Ngã như, cho đến kẻ biết, kẻ 

thấy như và Như Lai như là nhất như không hai không khác.Thí ba la mật "như " 

cho đến bát nhã ba la mật "như "; nội không "như " cho đến vô pháp hữu pháp 

không "như "; bốn niệm xứ như, cho đến nhất thiết chủng trí như và Như Lai như 

là nhất như không hai, không khác. Tu bồ đề, vì Bồ tát ma ha tát được "như  " ấy 

nên gọi là Như Lai. 

Trong khi nói phẩm Như tướng này, đại địa ba ngàn đại thiên thế giới chấn động 

sáu cách:  nỗi bên  đông lặng  bên tây;  nỗi bên tây lặng bên  đông;  nỗi  bên  nam 

lặng bên bắc; nỗi bên bắc lặng bên nam; nỗi chính giữa lặng bốn bên; nỗi bốn 

bên lặng chíng giữa. 

LUẬN: Hỏi: Bát nhã ba la mật không có gì không thậm thâm cớ sao hoặc có khi 

lại tán thán thậm thâm? 

Ðáp: Trong Bát nhã ba la mật hoặc có khi phân biệt các pháp không, ấy là cạn; 

hoặc có khi nói thế gian pháp tức đồng Niết bàn ấy là sâu. Các pháp sắc v.v.... 

tức là Phật pháp, người nghe, nghe nói tâm tin lời Phật, còn trí tuệ mình không 

hiểu kịp nên nói là thậm thâm. Ví như nưóc sông có chỗ xoáy sâu, có chỗ cạn. 

Hỏi: Cái pháp của chư thiên tán thán thậm thâm đó, hết thảy thế gian không thể 

tin được, cần gì nói ra? 

Ðáp:  Chư  "hết  thảy"  có  hai  thứ:  1.  Danh  tự  hết  thảy;  2.  Thật  "hết  thảy".  Như 

trong đây nói, là danh tự hết thảy, vì nhiều người không tin nên nói hết thảy. Còn 

nói bậc có Trí Vi Diệu Tịch Diệt mới có thể biết, vì bậc trí chắc chắn có tin, sau 

mới biết. 

* Lại nữa, Bát nhã ba la mật ấy chỉ Phật biết được còn chúng sanh nghe nói mà 

tin, điều ấy trong đây không gọi là tin, có trí tuệ biết rồi mới gọi là tin. 

Hỏi: Nếu như vậy cớ sao nói bậc Trí vi diệu có thể biết được? 

Ðáp: Hết thảy thế gian không thể biết cùng khắp, Trí của chư Phật, chỉ người có 

Trí Tịch Diệt mới biết phần ít. Như Tu đà hoàn đối với đạo vô thượng được phần 

ít, đó là dứt ba kiết. Các đạo quả như vậy triển chuyển thêm nhiều. Nếu thế gian 

hoàn toàn không có người tin thời làm sao có các đạo? Vì lẽ ấy nên nói bậc Trí 

Tịch Diệt có thể biết được. Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác tức là Bát nhã chỉ 

khác nhau về danh tự gọi; ở trong tâm Bồ tát gọi là Bát nhã, ở trong tâm Phật gọi 

là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Trong đây nói sắc pháp v.v... tức là Nhất thiết trí, Nhất thiết trí tức là sắc pháp 

v.v... Trong đây nói sắc pháp như, Nhất thiết trí như không hai không khác. Phật 

chấp nhận ý của các Thiên tử, lại nói nhân duyên, như tướng chân thật của các 

Thiên tử, lại nói nhân duyên, như tướng chân thật của các pháp danh, sắc v.v... 

Thí như trừ bỏ cung điện và các nhà xấu xí, như đốt cháy hết chiên đàn và gỗ 

tạp, thời trống ở các nơi đó không có khác nhau; Các pháp, sắc, và Nhất thiết trí, 

tìm thật tướng của nó thấy đều là như. Vì nghĩa ấy nên lúc Phật mới thành đạo, 

tâm ưa vắng lặng, không ưa thuyết pháp, vì biết pháp thậm thâm, kẻ phàm phu 

khó ngộ. 

* Lại nữa, pháp ấy không có hai nên thậm thâm, như hư không nên thậm thâm, 

vì như, pháp tánh thậm thâm nên thậm thâm. 

Bấy giờ. các Thiên tử biết pháp ấy không có tướng có thể chấp thủ, bạch Phật 

rằng: "Pháp được nói ấy, hết thảy thế gian không thể tin, pháp ấy không vì lảnh 

thọ sắc v.v... nên nói". Phật chấp nhận lời đó, nếu có Bồ tát vì lảnh thọ sắc v.v... 

nên hành Bồ tát đạo, thời không thể tu các công đức Bát nhã ba la mật. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: "Bạch đức Thế Tôn, tướng Bát nhã ba la mật ấy thuận 

theo hết thảy pháp không có gì chướng ngại, vì cớ sao? Vì đối với Bát nhã ba la 

mật cũng không chấp trước. Nói lý do không chướng ngại vì là như hư không. Ví 

như trong vách, trưóc có tướng trống không, trẻ nhỏ dùng que xoi, vì sức ít nên 

không vào được, người có sức lớn có thể vào. Hành giả cũng như vậy, trong các 

pháp sắc v.v... tự có tướng như thật, vì sức trí tuệ ít không thể khiến nó không. 

Bạc Ðại trí thời có thể biết. Thế nên nói các pháp không chướng ngại, như hư 

không bình đẳng. Sắc pháp v.v... chẳng sanh cũng chẳng có thể nắm bắt được, 

thế nên gọi là bất sanh. Chẳng phải chỉ có sắc pháp bất sanh, nếu pháp bất sanh 

mà  có  thể  nắm  bắt  được  thời  chẳng  phải  rốt  ráo  không,  chẳng  phải  là  không 

chướng ngại. Không nơi chốn cũng như vậy. 

Bấy  giờ  các  Thiên  tử  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  Tu  bồ  đề  tùy  thuận 

Phật sanh, vì cớ sao? Vì điều Tu bồ đề biết, Tu bồ đề nói đều hợp không. 

* Lại nữa, Kinh nói có ba loại con: 1. Là con không tùy thuận sanh ra; 2. Là con 

tùy thuận sanh ra; 3. Là con thắng sanh. Người đời đều ước muốn hai loại con là 

con tùy thuận sanh và thắng sanh. Trong Phật pháp chỉ muốn một loại con là con 

tùy thuận sanh, vì không có đứa con nào hơn Phật. Con Phật có 5 hạng: - đều từ 

miệng Phật sanh, từ pháp Phật sanh đó là: Tu đà hoàn cho đến A la hán và Bồ 

tát đã vào chánh vị. 

Bích chi Phật tuy có nhân duyên từng gieo giống trong Phật pháp, lúc không có 

Phật tự mình có thể đắc đạo, nên không được nói từ miệng Phật sanh, vì nhân 

duyên gieo giống xa xôi như vậy. 

Các người sắp hết lậu hoặc hạng tùy thuận. Tu bồ đề đối với các lậu hoặc sạch 

hết, thường ưa rốt ráo không, ấy là tùy thuận sanh, vì cớ sao? Vì pháp sở hành 

không thể phá hoại như hư không. Phật pháp tướng như vậy, ấy gọi là tùy thuận 

Phật sanh. 

Hỏi: Vì sao không nói hàng Bồ tát vào pháp vị là tùy thuận Phật sanh? 

Ðáp:  Có  người  nói  vì  lậu  hoặc  chưa  sạch  hết  nên  không  nói.  Vì  Tu  bồ  đề  lậu 

hoặc đã sạch hết nên nói. Có người nói người vào Vô dư Niết bàn là thanh tịnh 

đệ nhất, thân cuối cùng của bậc A la hán ở vào Hữu dư  y Niết bàn, gần cửa Vô 

dư   Niết  bàn  nên  nói;  Bồ  tát  tuy  có  trí  tuệ  sâu  xa,  sắc  bén,  nhưng  còn  qua  lại 

trong sanh tử, cho nên không nói. Có người nói Bát nhã có hai: 1. Là chỉ nói cho 

hàng Bồ tát; 2. Là nói chung cho cả ba thừa. Trong sự nói chung cho Thanh văn, 

Tu bồ đề là tùy thuận Phật sanh; chỉ trong khi nói cho hàng Bồ tát thì không nói 

Tu  bồ  đề  là  tùy  thuận  Phật  sanh,  vì  cớ  sao?  Hàng  đại  Bồ  tát  pháp  tánh  sanh 

thân, trong ấy không có thân kiết nghiệp sanh, chỉ có thân biến hoá sanh. Dứt ba 

độc, ra khỏi ba cõi, giáo hoá chúng sanh, nghiêm tịnh Phật độ, nên ở trong thế 

gian trong đó hoàn toàn không có hạng Thanh văn. Tâm Phật đại từ bi, tâm Bồ 

tát cũng như vậy ấy gọi là Bồ tát tùy thuận sanh.Tu bồ đề, chỉ thủ lấy Niết bàn 

nên không nói là thuận sanh. Kinh này nói chung cho cả hai thừa. Tu bồ đề, biết 

Bát  nhã  ba  la  mật  rất  sâu  thẳm,  lực  của  Bồ  tát  pháp  tánh  sanh  thân  lớn,  chư 

thiên tuy tán thán, không nên lảnh thọ, nói với chư thiên rằng: Các pháp tướng 

"như " đó là vô tướng, vì nhân duyên ấy tùy thuận Phật sanh, vì "như " ấy không 

sai khác. Như trong kinh nói: "Như ", Như lai như tướng, không đến không đi. Tu 

bồ đề, Như tướng cũng không đến không đi. 

*  Lại  nữa,  Như  Lai  như  rốt  ráo  không,  hết  thảy  pháp  như  cũng  rốt  ráo  không. 

Trong hết thảy pháp "như " thu nhiếp Tu bồ đề như, thế nên Tu bồ đề dùng Như 

Lai như, nên tùy thuận Phật sanh. 

*  Lại  nữa,  như  Như  lai  như  không  có  ức  tưởng  phân  biệt,  thường  trú  như  hư 

không Tu bồ đề như cũng như vậy, thế nên Tu bồ đề tùy thuận Phật sanh. 

*  Lại  nữa,  như  Như  lai  như  được  giải  thoát  vô  ngại  nên  đối  với  hết  thảy  pháp 

không  quái  ngại,  hết  thảy  pháp  "như  "  cũng  như  vậy.  Ðối  hết  thảy  pháp  cũng 

không quái ngại; Như Lai như, hết thảy pháp như nhất như không sai khác. Tu 

bồ đề như cũng vào hết thảy pháp như, do vậy nên tùy thuận Phật sanh. 

* Lại nữa, các pháp như tướng là không làm, không có người làm, Như Lai như 

tướng cũng như vậy; Tu bồ đề như, vì thu nhiếp vào hết thảy pháp như nên tùy 

thuận Phật sanh. 

* Lại nữa, như Như Lai như tướng, ở hết thảy chỗ thường không có ức tưởng 

phân biệt. Tu bồ đề như thu nhiếp  vào hết thảy pháp như, nên tùy thuận Phật 

sanh. 

*  Lại  nữa,  Như  Lai  như  tướng,  không  lìa  hết  thảy  pháp  như.  Chính  quán   hết 

thảy pháp gọi là Phật. Hết thảy pháp là nhân duyên, Phật là quả báo, thế nên nói 

Như  Lai  như  không  lìa  hết  thảy  pháp  như.  Như  ấy  rất  thật  nên  thường  như, 

không có lúc nào chẳng như. Tu bồ đề như cũng như vậy, vì không khác, nên 

thuận Phật sanh, cũng không có pháp có thể tùy thuận. 

* Lại nữa, Như lai như tướng không có ức tưởng phân biệt, vượt quá ba đời, hết 

thảy pháp như cũng như vậy; Tu bồ đề như cũng vượt quá ba đời, thế nên tùy 

thuận Phật sanh. 

*  Lại  nữa,  Như  lai  như  chẳng  ở  trong  quá  khứ  như  ,  vì  cớ  sao?  Vì  Như  Lai 

không, quá khứ cũng rốt ráo không, thế nên "không" không trú ở trong không, thí 

như  hư  không  không  trú  trong  hư  không.  Vị  lai,  hiện  tại  cũng  như  vậy.  Ba  đời 

như, Như Lai như không hai không phân biệt là ba đời như, không, vô tướng, vô 

sanh, vô diệt, Như Lai như cũng như vậy. Ba đời như không chướng ngại, như 

đời quá khứ, không cùng không biên giới, đời vị lai cũng không cùng không biên 

giới, đời hiện tại cũng không cùng không biên giới. Như Lai như cũng như vậy. 

Ba  đời,  mười  phương  ấy  không  chướng  ngại,  không  biên  giới.  Tu  bồ  đề  như 

cũng như vậy. Lại nữa năm uẩn như cho đến Nhất thiết chủng trí như, Như lai 

như  không  hai  không  khác,  vì  cớ  sao?  Vì  các  pháp  sắc  v.v...  hoà  hợp  nên  có 

Như Lai. Như lai như vậy không được nói chỉ là sắc pháp, cũng không được nói 

lìa  sắc  pháp,  cũng  không  được  nói  là  sắc  pháp  ở  trong  Như  Lai,  cũng  không 

được  nói  Như  Lai  ở  trong  sắc  pháp,  cũng  không  được  nói  sắc  pháp  ...  thuộc 

Như Lai, cũng không được nói không có Như Lai; trong năm uẩn sắc v.v... giả 

gọi là Như lai. Như  Lai "như " tức là hết thảy pháp như, thế nên nói sắc pháp 

như ... và Như Lai như không hai không khác. Người phàm phu thấy có hai có 

khác, thánh nhân quán chiếu không hai không khác, thánh nhân có thể tin điều 

của người phàm phu không thấy không thể tin. Phật nói với Tu bồ đề ấy gọi là 

"như ", Phật nhơn "như " ấy nên gọi là Như Lai. Như Lai là như thật mà đi đến 

trong Phật pháp. Trong khi thuyết về"như " ấy quả đất chấn động sáu cách, như 

trên đã nói. 

KINH: Khi ấy, các Thiên tử cõi Dục, cõi Sắc dùng bột hương chiên đàn của cõi 

trời rải lên trên Phật và Tu bồ đề, bạch Phật rằng: "Chưa từng có, Thế Tôn! Tu 

bồ  đề  do  Như  Lai  như,  tùy  thuận  Phật  sanh".  Tu  bồ  đề  lại  vì  các  Thiên  tử  nói 

rằng: "Này các Thiên tử, Tu bồ đề không từ nơi sắc tùy thuận Phật sanh, cũng 

không từ nơi sắc như tùy thuận Phật sanh, không lìa sắc tùy thuận Phật sanh, 

cũng không lìa sắc như tùy thuận Phật sanh. Tu bồ đề không từ nơi thọ, tưởng, 

hành, thức tùy thuận Phật sanh cũng không từ nơi thọ, tưởng, hành, thức "như " 

tùy thuận Phật sanh; không lìa thọ, tưỏng, hành, thức tùy thuận Phật sanh, cũng 

không lìa nơi thọ, tưởng, hành, thức như tùy thuận Phật sanh. Cho đến không từ 

nơi Nhất thiết chủng trí tùy thuận Phật sanh, cũng không tư nơi Nhất thiết chủng 

trí "như " tùy thuận Phật sanh; không lìa Nhất thiết chủng trí tùy thuận Phật sanh, 

cũng không lìa Nhất thiết chủng "như "tùy thuận Phật sanh. Tu bồ đề không từ 

nơi  vô  vi  tùy  thuận  Phật  sanh,  cũng  không  từ  nơi  vô  vi  "như  "tùy  thuận  Phật 

sanh,  không  lìa  vô  vi  tùy  thuận  Phật  sanh,  cũng  không  lìa  vô  vi  như  tùy  thuận 

Phật sanh. Vì cớ sao? Vì hết thảy pháp đều không có gì của chính nó, không thể 

nắm bắt, không có kẻ tùy sanh, cũng không có pháp tùy sanh". 

Bấøy giờ, Xá lợi phất bạch Phật rằng: "Bạch đức Thế Tôn, "Như " ấy thật chảng 

hư dối, pháp tướng, pháp trụ, pháp vị rất sâu thẳm; trong ấy sắc không thể nắm 

bắt, sắc như không thể thủ đắc, vì cớ sao? Vì sắc còn không thể thủ đắc, huống 

gì  sắc  như  lại  có  thể  thủ  đắc;  thọ,  tưởng,  hành,  thức  không  thể  thủ  đắc,  thọ, 

tưởng, hành, thức như chẳng thể thủ đắc, vì cớ sao? Vì thọ tưởng, hành, thức 

còn chẳng thể thủ đắc, huống gì thọ, tưởng, hành, thức như lại có thể thủ đắc 

cho đến Nhất thiết chủng trí có thể thủ đắc, Nhất thiết chủng trí như chẳng thể 

thủ đắc, vì cớ sao? Vì Nhất thiết chủng trí  còn chẳng thể thủ đắc, huống gì  Nhất 

thiết chủng trí như lại có thể thủ đắc". 

Phật bảo Xá lợi phất: "Như vậy, như vậy! Xá lợi phất, "Như " ấy thật không hư 

dối. Pháp tướng, pháp trụ, pháp vị, rất sâu thẳm, trong ấy sắc chẳng có thể thủ 

đắc, sắc như chẳng thể thủ đắc, vì cớ sao? Sắc còn chẳng thể thủ đắc, huống gì 

sắc như lại có thể thủ đắc, cho đến Nhất thiết chủng trí chẳng thể thủ đắc, Nhất 

thiết  chủng  trí  như  chẳng  thể  thủ  đắc,  vì  cớ  sao?  Vì  nhất  thiết  chủng  trí  còn 

chẳng thể thủ đắc, huống gì Nhất thiết chủng trí như lại có thể thủ đắc. 

Trong  khi  Xá  lợi  phất  nói  tướng  như  ấy,  200  Tỳ  kheo  không  lảnh  thọ  hết  thảy 

pháp, nên lậu hoặc sạch hết, chứng quả A la hán; 500 Tỳ kheo ni xa lìa trần cấu, 

được mắt pháp đối với các pháp, được sanh vào hàng thiên nhơn; 5 ngàn Bồ tát 

ma ha tát được vô sanh pháp nhẫn; 6 ngàn Bồ tát đối với các pháp không lảnh 

thọ nên lậu hoặc sạch hết, tâm được giải thoát thành A la hán. Này Xá lợi phất, 

sáu  ngàn  Bồ  tát  ấy,  đời  trước  từng  gặp  năm  trăm  đức  Phật  thân  cận  cúng 

dường, đối với giáo pháp của năm trăm đức Phật, thực hành bố thí, trì giới, nhẫn 

nhục, tinh tấn, thiền định vì không có Bát nhã ba la mật và sức phương tiện, nên 

tu hành theo tướng khác biệt, nghĩ rằng: Ðây là bố thí, là trì giới, là nhẫn nhục, là 

tinh tấn, là thiền định, không có Bát nhã ba la mật. Vì không có Bát nhã ba la mật 

và sức phương tiện, nên bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định hành theo 

tướng khác biệt. Vì hành theo tướng khác biệt, không được tướng không khác 

biệt nên không được vào Bồ tát vị, không được vào Bồ tát vị nên chỉ được quả 

Tu đà hoàn cho đến quả A la hán. 

Này Xá lợi phất, Bồ tát ma ha tát tuy có đạo hoặc tu pháp không, hoặc tu pháp 

vô  tướng,  hoặc  tu  pháp  vô  tác,  vì  xa  lìa  Bát  nhã  ba  la  mật,  và  không  có  sức 

phương tiện nên liền đối với thực tế tác chứng, chỉ thủ lấy Thanh văn thừa. 

Xá lợi phất bạch Phật ràng: "Bạch đức thế Tôn, nhân duyên gì nên đồng tu pháp 

không,  vô  tướng,  vô  tác,  mà  xa  lìa  sức  phương  tiện  nên  đối  với  thực  tế  tác 

chứng,  chỉ  thủ  lấy  Thanh  văn  thừa?  Bồ  tát  ma  ha  tát  cũng  tu  pháp  không,  vô 

tướng,  vô  tác,  vì  có  sức  phương  tiện  nên  đắc  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác". 

Phật  bảo  Xá  lợi  phất:  "  Có  Bồ  tát  xa  lìa  tâm  Nhất  thiết  trí,  tu  pháp  không,  vô 

tướng, vô tác, vì không có sức phương tiện, nên chỉ thủ chứng Thanh văn thừa. 

Này Xá lợi phất, lại có Bồ tát ma ha tát không xa lìa tâm Nhất thiết chủng trí tu 

pháp không, vô tướng, vô tác, vì có sức phương tiện nên vào Bồ tát vị, chứng 

đắc  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác.  Này  Xá  lợi  phất,  ví  như  có  loài  chim 

thân dài trăm do tuần, hoặc hai trăm, ba trăm, do tuần mà không có cánh, từ cõi 

trời Ba mươi ba, tự sa xuống Diêm phù đề. Này Xá lợi phất, ý ông nghĩ sao, loài 

chim ấy đang ở giữa đưòng nghĩ rằng: Muốn trở lại trên cõi trời Ba mươi ba, có 

thể trở lại được không? Thưa  không, Bạch đức Thế Tôn. này Xá lợi phất, loài 

chim ấy lại mong rằng khi đến Diêm phù đề muốn thân không bị đau, không bức 

não. này Xá lợi phất, ý ông nghĩ sao? Loài chim ấy có được thân không bị đau, 

không bị bức não chăng? Xá lợi phất thưa: Thưa không, bạch đức Thế Tôn, loài 

chim ấy khi đến đất, hoặc đau, hoạc bị bức não, hoặc chết, hoặc khổ gần chết, vì 

cớ sao? Bạch đức Thế Tôn, vì loài chim ấy lớn mà không có cánh. 

Này Xá lợi phất, Bồ tát ma ha tát cũng như vậy, tuy trải nhiều kiếp như số cát 

sông Hằng, tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, phát khởi đại sự, 

sanh đại tâm, vì muốn chứng được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, lảnh thọ 

vô lượng thệ nguyện, Bồ tát ấy, vì xa lìa Bát nhã ba la mật và sức phương tiện 

nên hoặc rơi vào hàng A la hán, hoặc rơi vào Bích chi Phật đạo, vì cớ sao? Vì 

Bồ  tát  ấy  xa  lìa  tâm  Nhất  thiết  trí,  tu  bố  thí,  trì  giới,  nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  thiền 

định, vì không có Bát nhã ba la mật và sức phương tiện, nên rơi vào Thanh văn 

địa hoặc Bích chi Phật đạo. 

Này Xá lợi phất, Bồ tát ma ha tát tuy tưởng niệm đến việc trì giới, thiền định, trí 

tuệ, giải thoát, giải thoát tri kiến của chư Phật quá khứ, vị lai, hiện tại, mà chấp 

thủ tướng thọ trì, nên người ấy không biết, không hiểu giới, định, tuệ, giải thoát, 

giải  thoát  tri  kiến  của  chư  Phật,  chỉ  nghe  âm  thanh,  danh  tự,  nói  về  không,  vô 

tướng,  vô  tác,  mà  chấp  thủ  âm  thanh,  danh  tự  mà  hồi  hướng  đến  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. Nếu Bồ tát ma ha tát hồi hướng như vậy, thời  chỉ trụ 

trong Thanh văn, Bích chi Phật địa không thể quá hơn, vì cớ sao? Vì xa lìa Bát 

nhã ba la mật và sức phương tiện, đem các thiện căn hồi hướng đến Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

Này Xá lợi phất, có Bồ tát ma ha tát từ khi mới phát tâm lại đây, không xa lìa tâm 

Nhất thiết trí, thực hành bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, vì không 

xa lìa Bát nhã ba la mật và sức phương tiện, nên không chấp thủ tướng đối với 

giới, định, tuệ, giải thoát, giải thoát tri kiến  của chư Phật quá khứ,vị lai, hiện tại, 

không chấp thủ tướng không giải thoát môn. Không chấp thủ tướng vô tướng, vô 

tác giải thoát môn. này Xá lợi phất, nên biết Bồ tát ma ha tát ấy không rơi vào 

Thanh văn, Bích chi Phật đạo, mà đi thẳng đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác, vì cớ sao? Vì Bồ tát ma ha tát ấy từ khi mới phát tâm lại đây, thực hành bố 

thí mà không thủ tướng, thực hành trì giói, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, mà 

không  chấp  thủ  tướng,  đối  với  giới,  định,  tuệ,  giải  thoát,  giải  thoát  tri  kiến  của 

chư Phật quá khứ, vị lai, hiện tại, không chấp thủ tướng. này Xá lợi phất, ấy gọi 

là Bồ tát có sức phương tiện vì tâm lìa tướng mà hành bố thí, nhẫn nhục, tinh 

tấn, thiền định, cho đến vì tâm lìa tướng mà hành Nhất thiết chủng trí. 

Xá  lợi  phất  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  như  con  hiểu  nghĩa  của  Phật 

nói, nếu Bồ tát ma ha tát không xa lìa Bát nhã ba la mật và sức phương tiện, nên 

biết Bồ tát ấy đã gần Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, vì cớ sao? Vì Bồ tát 

ma  ha  tát  ấy  từ  khi  mới  phát  tâm  lại  đây,  không  có  pháp  hoặc  sắc,  hoặc  thọ, 

tưỏng, hành, thức cho đến Nhất thiết chủng trí có thể biết. Bạch đức Thế Tôn, có 

thiện nam tử, thiện nữ nhơn cầu Bồ tát đạo mà xa lìa Bát nhã ba la mật và sức 

phương tiện, nên hiểu người ấy đối với Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác hoặc 

được hoạc chẳng được,  vì  cớ sao? Bạch đức thế Tôn, thiện nam tử, thiện  nữ 

nhơn cầu Bồ tát đạo ấy có làm việc bố thí đều chấp thủ tướng, có trì giới, nhẫn 

nhục, tinh tấn, thiền định, đều chấp thủ tướng. Vì thế nên thiện nam tử, thiện nữ 

nhơn ấy đối với Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác là bất định. 

Bạch  đức  Thế  tôn,  do  nhân  duyên  ấy,  nên  Bồ  tát  ma  ha  tát  muốn  được  Vô 

thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  không  nên  xa  lìa  Bát  nhã  ba  la  mật  và  sức 

phương tiện. Bồ tát ma ha tát an trú trong Bát nhã ba la mật và sức phương tiện, 

nên dùng tâm vô đắc, vô tướng, tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, 

cho đến dùng tâm vô đắc, vô tướng tu Nhất thiết chủng trí. 

LUẬN: Các thiên tử vui mừng lấy bột chiên đàn rải lên trên Phật và Tu bồ đề, tán 

thán rằng: Hy hữu, Thế Tôn! Tu bồ đề do Như Lai "như " tùy thuận Phật sanh. Ý 

các thiên tử cho rằng: Tu bồ đề có sức trí tuệ nên khiến cho hết thảy pháp đều 

như Phật pháp, thế nên nói tùy thuận Phật sanh. Tu bồ đề biết tâm các Thiên tử, 

ít qúy chuộng các pháp "như " ấy nên Tu bồ đề muốn dứt tâm các Thiên tử nên 

nói: Tướng "như " ấy rốt ráo không, dùng bốn cấp phá tâm chấp trước "như " là: 

Tu  bồ  đề  chaàu7843?ng  ở  trong  sắc;chẳng  ỏ  trong  sắc  như;  không  do  sắc, 

không do sắc như; không lìa sắc, không lìa sắc như, tùy thuận chúng sanh. 

Trong đây Phật tự nói nhân duyên: Pháp ấy đều không, không thể thủ đắc. 

Xá lợi phất thưa: Bạch đức Thế Tôn, "Như " ấy rất sâu thẳm, trong "như " ấy chỉ 

sắc pháp còn không thể thủ đắc, huống gì sắc pháp "như " lại có thể thủ đắc. 

Hỏi: thế nào là sắc pháp? thế nào là sắc pháp như? 

Ðáp: Sắc pháp là các pháp của mắt thấy v.v...; "như " là thật tướng không hư dối 

của sắc pháp. Người đối với sắc pháp như, vì mê lầm nên hoặc khởi lên nghiệp 

bất  thiện,  bị  sa  vào  đường  ác,  hoặc  khởi  lên  nghiệp  thiện  đưọc  sanh  vào  cõi 

người, cõi trời cuối cùng trở về tiêu diệt, trở lại sanh ra các khổ; hoặc khởi lên 

nghiệp vô lậu, đáng lẽ cầu lợi ích lớn nhưng lại thủ lấy Tiểu thừa, không được 

tướng rốt ráo thanh tịnh "như ". Sắc pháp v.v... đều là pháp tạo tác, hữu vi hư 

vọng, từ điên đảo sanh, là nơi ức tưởng phân biệt hiện hành của kẻ phàm phu, 

thế nên sắc pháp v.v... hư vọng chẳng tức là "như '. Biết sắc pháp như thật v.v... 

nên tức là "như ", nhơn nơi sắc pháp v.v... nên được gọi là "như ", thế nên nói 

không  lìa  sắc  pháp  được  "như  ".  Sắc  pháp  nhập  vào  "như  "  đều  nhất  tướng, 

không  hai  không  khác.  thế  nên  Tu  bồ  đề  khiêm  tốn  nói  ràng:  Chẳng  phải  chỉ 

riêng tôi tùy thuận Phật sanh, hết thảy pháp cũng tướng như vậy. Xá lợi phất tán 

thán lời nói của Tu bồ đề. Sắc pháp cũng rốt ráo không, huống gì "như " ? Nhơn 

còn không, huống gì quả. Nghe tướng "như " thậm thâm như vậy, chúng sanh 

đều được lợi ích của đạo. 

Hỏi: Bát nhã ba la mật ấy, vì hàng Bồ tát mà nói, cớ sao sáu ngàn người thành A 

la hán đạo? 

Ðáp: Phật biết chắc chắn có người vấn nạn, nên vì Xá lợi phất nói nhân duyên: 

Người ấy không có Bát nhã ba la mật, không có sức phương tiện, quá khứ làm 

công đức, vì không có sức phương tiện nên tà hạnh bất chánh. người ấy vì xa 

lìa Bát nhã ba la mật, đắm sâu thiện pháp, nay theo Phật, nghe nói Bát nhã ba la 

mật rất nhàm chán thế gian, vì tâm từ bi mỏng, nên chỉ cầu tự lợi, không lảnh thọ 

hết thảy pháp, tức chỉ đắc A la hán, chứ đối với Bát nhã ba la mật không có lỗi. 

Như người cầm đồ đi đến biển múc nước, tùy theo đồ lớn nhỏ, mỗi người tự lấy 

vừa đủ. 

Hỏi: Như kinh nói sáu ngàn Bồ tát, vì không có Bát nhã ba la mật và sức phương 

tiện, nên thực hành năm Ba la mật, không được pháp vô phân biệt nên chỉ thành 

A  la  hán.  nếu  hết  thảy  thánh  nhân  đều  được  pháp  vô  vi,  pháp  vô  vi  tức  là  vô 

phân  biệt,  cớ  gì  trong  đây  nói  không  được  pháp  vô  phân  biệt,  chỉ  thành  A  la 

hán? 

Ðáp: Chẳng phải nói lúc nghe pháp ở đời nay cho đến quá khứ năm trăm đời, 

không được Bát nhã và phương tiện mà tu tập công đức năm Ba la mật, vì thế 

nên nói không được vô phân biệt. Mất năm căn tín, tấn v.v... của Bồ tát, vì mất 

năm căn tín, tấn v.v... của Bồ tát nên tuy nghe Bát nhã mà không được như Bồ 

tát nghe, tác chứng đối với thực tế. 

hỏi:  Ðồng  tu  không,  vô  tướng,  vô  tác  cớ  gì  một  người  thành  Phật,  một  người 

thành A la hán? 

Ðáp: Tuy có các nhân duyên mà nhân duyên lớn thành A la hán là vì xa lìa tâm 

Nhất thiết trí mà tu hành không, vô tướng, vô tác. 

Loài chim lớn là loài chim cánh  vàng ở  cõi trời, cũng giống  như chim sẽ ở cõi 

người. Chim ấy lý do không đến là vì nó ăn rồng, cánh phát ra gió độc, quạt làm 

cho  mắt  rồng  mù  đi.  Chim  ấy  khi  mới  ra  khỏi  trứng,  lông  cánh  chưa  đủ,  muốn 

bay đi liền bị rớt, giữa đường tâm hối hận: Ta chưa nên bay, muốn trở lại trên 

trời, leo trèo cây Xá ma lê. Chim ấy thân lớn, lông cánh chưa đủ, không thể cất 

nổi thân. Thân chim là ví dụ thân Bồ tát. Lớn là đời đời chứa nhóm rộng rãi công 

đức năm ba la mật. Không có hai cánh là không có Bát nhã ba la mật, không có 

sức phương tiện. núi Tu di là ví cho ba cõi. Hư không là ví vô lượng Phật pháp. 

Chưa  nên  bay  mà  bay  là  công  đức  Bồ  tát  ấy  chưa  thành  tựu  viên  mãn,  muốn 

thực hành ba môn giải thoát của Bồ tát, muốn đi dạo giữa hư không Phật pháp 

nhưng tự bị thối mất, tâm ấy tuy ước muốn thành Phật mà không thể được. 

Hoặc chết là  ví A la hán  đạo; hoặc gần  như  chết  là  ví như  Bích chi Phật đạo; 

hoặc đau, hoặc bị bức não là  ví công đức bổn  nguyện của  Bồ tát. Phật tự  kết 

bằng câu: cho đến nên trụ trong tâm vô đắc vô tướng, làm việc bố thí. 

KINH:  Bấy  giờ  các  Thiên  tử  cõi  Dục,  cõi  Sắc  bạch  Phật  rằng:  "Bạch  đức  Thế 

Tôn, Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác thật khó được, vì cớ sao? Vì Bồ tát ma 

ha tát ấy nên biết hết thảy các pháp rồi mới được Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác, mà pháp ấy cũng không thể thủ đắc". 

Phật dạy: "Như vậy, như vậy! này các Thiên tử, Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác thật khó được,  Ta cũng ngộ được  nhất thiết pháp, Nhất thiết chủng trí rồi 

mới được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, cũng không có gì được, không có 

cái biết, không có cái có thể biết, cũng không người biết, vì cớ sao? Vì các pháp 

rốt ráo thanh tịnh. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  như  lời  Phật  dạy,  Vô  thượng 

Chánh đẳng Bồ đề thật khó được; như tôi hiểu nghĩa của Phật nói, tâm tôi suy 

nghĩ, Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác ấy dễ được, vì cớ sao? Vì không có 

người được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, cũng không có pháp khả đắc. 

Hết  thảy  pháp,  hết  thảy  pháp  tướng  không,  không  có  pháp  khả  đắc,  không  có 

người  năng  đắc,  vì  cớ  sao?  Vì  hết  thảy  pháp  không,  cũng  không  có  pháp  khả 

tăng, cũng không có pháp khả giảm, nghĩa là bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, 

thiền định, cho đến Nhất thiết chủng trí, pháp ấy đều không có cái khả đắc không 

có  người  đắc.  Bạch  đức  Thế  Tôn,  vì  nhân  duyên  ấy  nên  ý  tôi  cho  rằng  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác là dễ được, vì cớ sao? Bạch đức Thế Tôn, Sắc, 

sắc tướng không; thọ, tưởng, hành, thức, thức tướng không, cho đến Nhất thiết 

chủng trí, Nhất thiết chủng trí tướng không. 

Xá lợi  phất nói  với  Tu bồ đề: Nếu hết thảy pháp "không"  ví như hư không, hư 

không  không  thể  khởi  niệm  rằng:  Ta  sẽ  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác. Nếu Bồ tát ma ha tát tin, hiểu hết thảy pháp không ví như hư không, thế là 

Vô thượng Chánh đẳng chánh giác dễ được, sao nay hằng hà sa Bồ tát ma ha 

tát cầu Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác bị thoái thất? Này Tu bồ đề, vì thế 

nên biết Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác không dễ được. 

Tu  bồ  đề  nói  với  Xá  lợi  phất:  "Ý  ông  nghĩ  sao,  sắc  đối  với  Vô  thượng  Chánh 

đẳng Chánh giác thoái thất chăng? Xá lợi phất thưa: Không. 

Thọ,  tưởng,  hành,  thức,  đối  với  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  thoái  thất 

chăng? Xá lợi phất thưa: Không. 

Cho  đến  Nhất  thiết  chủng  trí  đối  với  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  thoái 

thất chăng? Xá lợi phất thưa: Không. 

Lìa sắc có pháp đối với Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác thoái thất chăng? Xá 

lợi phất thưa : Không. 

Lìa thọ, tưởng, hành, thức, có pháp đối với Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác 

thoái thất chăng? Xá lợi phất thưa: Không. 

Cho đến lìa Nhất thiết chủng trí, có pháp dối với Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác  thoái thất chăng? Xá lợi phất thưa: Không. 

Này Xá lợi phất, ý ông nghĩ sao, sắc như tướng đối với Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác thoái thất chăng? Xá lợi phất thưa: Không. 

Thọ, tưởng, hành, thức như tướng cho đến Nhất thiết chủng trí như tướng, đối 

với  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  thoái  thất  chăng?  Xá  lợi  phất  thưa: 

Không. 

Lìa  sắc  như  tướng,  có  pháp  đối  với  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  thoái 

thất chăng? Xá lợi phất thưa: Không. 

Lìa  thọ,  tưởng,  hành,  thức  như  tướng,  cho  đến  lìa  Nhất  thiết  chủng  trí  như 

tướng, có pháp đối với Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác thoái thất chăng? Xá 

lợi phất thưa: Không. 

Này Xá lợi phất, ý ông nghĩ sao, "như " đối với Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác thoái thất chăng? Xá lợi phất thưa: Không. 

Pháp  tánh,  pháp  trụ,  pháp  vị,  thật  tế,  tánh  bất  khả  tư  nghì,  đối  với  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác thoái thất chăng? Xá lợi phất thưa: Không. 

Này  Xá  lợi  phất  ,  ý  ông  nghĩ  sao,  lìa  "như  '  có  pháp  đối  với  Vô  thượng  Chánh 

đẳng Chánh giác thoái thất chăng? Xá lợi phất thưa: Không. 

Lìa pháp tánh, pháp tru, pháp vị, thật tế, tánh bất khả tư nghì, có pháp đối với Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác thoái thất chăng? Xá lợi phất thưa: Không. 

Tu bồ đề nói với  Xá lợi  phất: "Các pháp rốt ráo không thể thủ đắc,  vậy những 

pháp gì đối với pháp Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác thoái thất? 

Xá lợi phất nói với Tu bồ đề: "Như lời Tu bồ đề nói trong pháp nhẫn ấy không có 

Bồ  tát  đối  với  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  thoái  thất.  Nếu  không  thoái 

thất, Phật nói người cầu đạo có ba hạng: A la hán đạo, Bích chi Phật đạo, Phật 

đạo; ba hạng ấy là không phân biệt, như Tu bồ đề nói chỉ có một hạng Bồ tát cầu 

Phật đạo. 

Khi ấy, Phú lâu na di đa la ni tử nói vói Xá lợi phất rằng: Hãy nên hỏi Tu bồ đề: 

Chỉ có một Bồ tát thừa chăng? Bấy giờ Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Tu bồ đề muốn 

nói có một Bồ tát thừa chăng? Tu bồ đề nói với  Xá lợi  phất: Ðối với  trong các 

pháp  "như  "  muốn  khiến  có  ba  hạng  người  là  Thanh  văn  thừa,  Bích  chi  Phật 

thừa, Phật thừa ư? Xá lợi phất nói không. 

Này Xá lợi phất, trong ba thừa phân biệt có "như ", có thể thủ đắc chăng? Xá lợi 

phất nói: Không. 

Này Xá lợi phất, "Như " ấy hoặc có một tướng, hai tướng, hoặc ba tướng chăng? 

Xá lợi phất nói: Không. 

Này Xá lợi phất, ngươi muốn ở trong "như " cho đến có một Bồ tát chăng? Xá lợi 

phất nói: Không. 

Như vậy trong bốn cách trên, người ba thừa là không thể có được. Này Xá lợi 

phất, tại sao nghĩ rằng: Ðây là người cầu Thanh văn thừa, đây là người cầu Bích 

chi  Phật  thừa,  đây  là  người  cầu  Phật  thừa.  Này  Xá  lợi  phất,  Bồ  tát  ma  ha  tát 

nghe nói tướng "như " của các pháp tâm không kinh hãi, không thối mất, không 

hối hận, không nghi ngờ, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát, có thể thành tựu Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

Bấy giờ Phật tán thán Tu bồ đề rằng: Lành thay, lành thay! Tu bồ đề, điều của 

ông nói đều là nhờ Phật lực. Này Tu bồ đề, nếu Bồ tát ma ha tát nghe nói "như " 

ấy không có các pháp sai biệt, tâm không kinh, không sợ, không hãi, không khó 

khăn,  không  thối  mất,  không  hối  hận,  nên  biết  Bồ  tát  ấy  có  thể  thành  tựu  Vô 

thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Thành tựu Bồ đề gì? Phật dạy: Thành tựu Phật Vô 

thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

LUẬN:  Bấy  giờ  các  Thiên  tử  suy  nghĩ  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác khó được, vì cớ sao? Vì hết thảy pháp rốt ráo 

không, mà Bồ tát cầu Phật đạo, tu tập quán hạnh, thành Phật độ chúng sanh, 

pháp ấy cũng không thể có được. Phật chấp nhận lời ấy, tự mình làm chứng. Ta 

ngồi  ở  đạo  tràng,  dùng  đủ  mọi  cách  ngộ  được  hết  thảy  pháp,  cũng  không  có 

tướng nhất định có thể được. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, theo ý con, Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác dễ được, vì hết thảy pháp rốt ráo thường không, trong ấy không có người 

được, không có pháp có thể có được, không chướng, không ngại, không có gì 

tu, không có gì đoạn. 

Bấy giờ Xá lợi phất hỏi: Nếu Phật đạo dễ được, cớ sao hằng hà sa vô lượng Bồ 

tát cầu Phật đạo mà chỉ hoặc một, hoặc hai được thành Phật, còn người khác 

đều thoái thất. Tu bồ đề đáp Xá lợi phất: Sắc thối thất đối với Vô thượng Chánh 

đẳng  Chánh  giác  chăng?  Thọ,  tưởng,  hành,  thức  cho  đến  Nhất  thiết  chủng  trí 

thối  thất  chăng?  Ðáp:  Không,  vì  cớ  sao?  Vì  sắc  pháp  rốt  ráo  không,  không  có 

thối thất, sắc pháp "như " không có hai tướng, cũng không phân biệt nên không 

thối thất. Lìa sắc pháp lại có pháp thối thất chăng? Ðáp: lìa sắc pháp lại không 

có pháp nên đáp không. Lìa sắc pháp "như " lại có pháp thối thất chăng? Ðáp: 

"Như " phá sắc pháp rồi, "như " cũng tự không, thế nên đáp không. Pháp tánh, 

pháp trụ, pháp vị cho đến tánh bất khả tư nghì cũng như vậy. 

Tu bồ đề nói với Xá lợi phất: nếu pháp không có thối thất, cớ gì nói Bồ tát nhiều 

như cát sông hằng thối thất? 

Xá lợi phất đáp: Như lời Tu bồ đề nói, trong pháp nhẫn thời không có thối thất. 

Pháp nhẫn là pháp môn, pháp tu, pháp hành. Vào trong pháp môn của Tu bồ đề 

nói, thời không thối thất, ra khỏi pháp môn ấy thời có thối thất. Xá lợi  phất tuy 

chấp nhận lời Tu bồ đề nói cũng tự dẫn Phật pháp để vấn nạn: Nếu không ai thối 

thất thời sẽ đều thành Phật hết, cớ sao lại nói ba thừa? Tu bồ đề dùng bốn câu 

"như tướng" để phá ba thừa. 

Phạt  tán  thán  Tu  bồ  đề:  Lành  thay,  lành  thay,  nếu  Bồ  tát  nghe  trong   "như  " 

không  có  ba  thừa  phân  biệt  mà  không  sợ  hãi,  Bồ  tát  ấy  tức  có  thể  thành  Vô 

thượng đạo. 

Hỏi: Nếu Phật nói Bồ tát thành Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, cớ gì Xá lợi phất 

hỏi thành tựu Bồ đề gì? 

Ðáp:  Mỗi  mỗi  đều  có  Vô  thượng,  Xá  lợi  phất  nghi  nên  hỏi  đạo  gì  vô  thượng? 

Ðáp: Ðại thừa vô thượng. Lại nữa, Tu bồ đề dùng trí tuệ về rốt ráo không, phá 

tâm chấp trước ba thừa. Phật tán thán: Lành thay, lành thay! Tu bồ đề nói: Bồ tát 

nghe điều ấy tâm không thối mất, không sợ hãi, thời có thể tthành tựu Vô thượng 

Chánh đẳng Bồ đề. Xá lợi phất hỏi: Bồ đề của ba thừa không có tướng nhất định 

nay nói thành tựu Bồ đề, là thành tựu Bồ đề gì? Phật dạy: Thành tựu Phật Vô 

thượng Chánh đẳng Bồ đề. Nếu vào cửa rốt ráo không, thời hết thảy pháp đều 

nhất tướng, nếu ra khỏi rốt ráo không thời có ba thừa sai khác. Nay Phật phân 

biệt các pháp nên nói có thượng, trung, hạ  thừa, chứ không vì rốt ráo "không" 

mà nói. 

KINH: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, nếu Bồ tát ma ha tát muốn 

thành tựu Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác nên tu hành thế nào? 

Phật  dạy:  Nên  khởi  tâm  bình  đẳng,  cũng  nói  với  hết  thảy  chúng  sanh  với  tâm 

bình đẳng không có thiên lệch; khởi tâm đại từ bi đối với hết thảy chúng sanh, 

cũng nói với chúng sanh với tâm đại từ; ý khiêm tốn đối với hết thảy chúng sanh, 

cũng nói với chúng sanh với ý khiêm tốn; nên sanh tâm an ổn đối với hết thảy 

chúng sanh, cũng nói với chúng sanh với tâm an ổn; nên sanh tâm vô ngại đối 

với  hết  thảy  chúng  sanh,  cũng  nói  với  chúng  sanh  với  tâm  vô  ngại;  nên  tâm 

không  bức  não  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh,  cũng  nói  với  chúng  sanh  với  tâm 

không bức não; nên sanh tâm ái kính đối với hết thảy chúng sanh như cha, như 

mẹ, như anh, như em, như chị, như em gái, như con, như thân tộc, tri thức, cũng 

nói với chúng sanh bằng tâm ái kính. 

Bồ tát ma ha tát ấy, nên tự mình không sát sanh, cũng dạy người khác không sát 

sanh, tán thán  việc  không sát sanh, hoan hỷ, tán thán những người  không sát 

sanh,  cho  đến  tự  mình  hành  hạnh  không  tà  kiến,  cũng  dạy  người  khác  không 

hành hạnh tà kiến, tán thán việc không tà kiến, hoan hỷ tán thán những người 

không tà kiến. Như vậy, Tu bồ đề! Bồ tát ma ha tát muốn thành tựuVô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác nên tu hành như  vậy. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  ma  hát  muốn  thành  tựu  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh giác nên tu Sơ thiền cũng dạy người khác tu Sơ thiền, tán thán việc tu Sơ 

thiền, hoan hỷ, tán thán người tu Sơ thiền; Nhị thiền, Tam thiền; Tứ thiền cũng 

như vậy. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  ma  ha  tát  muốn  thành  tựuVô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh giác nên tu từ tâm, cũng  dạy  người khác tu từ tâm,  tán thán  việc tu từ 

tâm, hoan hỷ tán thán người tu từ tâm, từ bi, hỷ, xả tâm cũng như vậy. 

Tự mình tu hành hư không xứ định, cũng dạy người khác tu hư không xứ định, 

tán thán việc tu hư không xứ định, hoan hỷ tán thán người tu hư không xứ định; 

thức xứ định, vô sở hữu xứ định, phi hữu tưởng phi vô tưởng xứ định cũng như 

vậy. Tự mình đầy đủ  Bố thí ba la mật cũng dạy người đầy  đủ Bố thí, tán thán 

việc đầy đủ Bố thí, hoan hỷ tán thán người đầy đủ Bố thí ba la mật; giới, nhẫn, 

tấn, thiền, Bát nhã ba la mật cũng như vậy. 

* Lại nữa, Bồ tát ma ha tát muốn thành tựu Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác 

tự mình tu hành nội không, cũng dạy người khác tu nội không, tán thán việc tu 

nội không, hoan hỷ tán thán người tu nội không; cho đến tu vô pháp hữu pháp 

không cũng như vậy. Tự mình tu bốn niệm xứ, cũng dạy người khác tu bốn niệm 

xứ, tán thán việc tu bốn niệm xứ, hoan hỷ tán thán người tu bốn niệm xứ; cho 

đến tu bát thánh đạo phần cũng như vậy. Tự mình tu không tam muội, vô tướng, 

vô tác tam muội, cũng dạy người khác tu không vô tướng, vô tác tam muội, tán 

thán việc tu không, vô tướng, vô tác tam muội, hoan hỷ tán thán người tu không, 

vô tướng, vô tác tam muội. Tự mình tu tám bội xả, cũng dạy người khác tu tám 

bội  xả,  tán  thán  việc  tu  tám  bội  xả,  hoan  hỷ  tán  thán  người  tu  tám  bội  xả.  Tự 

mình tu chín thứ đệ định, cũng dạy người khác tu chín thứ đệ định, tán thán việc 

tu chín thứ đệ định, hoan hỷ tán thán người tu chín thứ đệ định. Tự mình đầy đủ 

mười  lực  của  Phật,  cũng  dạy  người  khác  đầy  đủ  mười  lực  của  Phật,  hoan  hỷ 

việc  đầy  đủ  mười  lực  của  Phật,  hoan  hỷ  tán  thán  người  đầy  đủ  mười  lực  của 

Phật.  Tự  mình  tu  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  vô  ngại,  mười  tám  pháp  không 

chung, đại từ, đại bi, cũng dạy người khác tu bốn điều không sợ cho đến đại từ, 

đại bi, hoan hỷ tán thán người tu bốn điều không sợ cho đến đại từ đại bi. Tự 

mình quán nghịch quán thuận mười hai nhân duyên, cũng dạy người khác quán 

nghịch quán thuận mười hai nhân duyên, tán thán việc quán nghịch quán thuận 

mười hai nhân duyên, hoan hỷ tán thán người quán nghịch quán thuận mười hai 

nhân duyên. Tu bồ đề, Bồ tát ma ha tát muốn thành tựu Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác nên tu hành như vậy. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát ma ha tát muốn thành tựu Vô thượng Chánh Chánh 

giác tự mình nên biết khổ, dứt tập, chứng diệt, tu đạo, cũng dạy người khác biết 

khổ, dứt tập, chứng diệt, tu đạo, tán thán việc biết khổ, dứt tập, chứng diệt, tu 

đạo; hoan hỷ tán thán người biết khổ, dứt tập, chứng diệt, tu đạo. Tự mình sanh 

quả Tu đà hoàn, chứng trí mà không chứng thật tế, cũng dạy người khác đi đến 

quả Tu đà hoàn, hoan hỷ tán thán người được quả Tu đà hoàn; quả Tư đà hàm, 

quả  A  na  hàm,  quả  A  la  hán  cũng  như  vậy.  Tự  mình  sanh  Bích  chi  Phật  đạo, 

chứng biết mà không chứng Bích chi Phật đạo, cũng dạy người khác đi đến Bích 

chi Phật đạo, tán thán Bích chi Phật đạo, hoan hỷ tán thán người được Bích chi 

Phật  đạo.  Tự  mình  vào  Bồ  tát  vị,  cũng  dạy  người  khác  vào  Bồ  tát  vị,  tán  thán 

việc  vào Bồ tát  vị, hoan hỷ tán thán  người  vào Bồ tát  vị. Tự mình nghiêm  tịnh 

Phật độ, thành tựu tuệ giác cho chúng sanh, cũng dạy người khác nghiêm tịnh 

Phật độ, thành tựu tuệ giác cho chúng sanh, hoan hỷ tán thán người nghiêm tịnh 

Phật  độ,  thành  tựu  tuệ  giác  cho  chúng  sanh.  Tự  mình  dấy  khởi  Bồ  tát  thần 

thông,  cũng  dạy  người  khác  dấy  khởi  thần  thông,  tán  thán  việc  dấy  khởi  thần 

thông, hoan hỷ tán thán người dấy khởi Bồ tát thần thông. Tự mình sanh trí Nhất 

thiết chủng, cũng dạy người khác sanh trí Nhất thiết chủng, tán thán việc sanh trí 

Nhất thiết chủng, hoan hỷ tán thán người sanh trí Nhất thiết chủng. Tự mình dứt 

tập khí, tất cả kiết sử, cũng dạy người khác dứt tập khí tất cả kiết sử, tán thán 

việc dứt tập khí, tất cả kiết sử, hoan hỷ tán thán người dứt tập khí, tất cả kiết sử. 

Tu bồ đề, Bồ tát ma ha tát muốn thành tựu Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác 

nên tu hành như vậy. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát ma ha tát muốn thanh tựu Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác, tự mình thủ đắc thọ mạng thành tựu, cũng dạy người khác thủ đắc 

thọ mạng thành tựu, tán thán việc thủ đắc thọ mạng thành tựu, hoan hỷ tán thán 

người thủ đắc thọ mạng thành tựu. Tự mình thành tựu pháp trụ, cũng dạy người 

khác cách thành tựu pháp trụ, tán thán việc thành tựu pháp trụ, hoan hỷ tán thán 

người thành tựu pháp trụ. 

Tu bồ đề, Bồ tát ma ha tát muốn thành tựu Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác 

nên tu như vậy, cũng nên như vậy học Bát nhã ba la mật và sức phương tiện. 

Khi Bồ tát học như vậy, tu như vậy sẽ được sắc vô ngại, được thọ, tưởng, hành 

thức vô ngại; cho đến được pháp trụ vô ngại, vì cớ ao? Vì Bồ tát ma ha tát ấy từ 

trước lại đây không lảnh thọ sắc, không lảnh thọ thọ, tưởng, hành, thức cho đến 

không lảnh thọ trí Nhất thiết chủng, vì cớ sao? Vì sắc không lảnh thọ là chẳng 

phải sắc, cho đến trí Nhất thiết chủng không lảnh thọ là chẳng phải trí Nhất thiết 

chủng. 

Khi nói phẩm Bồ tát hạnh ấy, hai ngàn Bồ tát được vô sanh pháp nhẫn. 

LUẬN: Tu bồ đề hỏi: Bồ tát muốn thành tựu Vô thượng đạo nên tu như thế nào? 

Phật đáp: Nên khởi tâm bình đẳng, đối với hết thảy chúng sanh không có thiên 

lệch.  Năm  uẩn  hòa  hợp,  giả  gọi  là  chúng  sanh,  như  xe,  như  rừng.  Hết  thảy 

chúng sanh là chỉ chung cho cả mười phương, sáu đường không có sót chúng 

sanh  nào.  Hết  thảy  chúng  sanh  mỗi  hạng  chia  làm  ba  phần:  oán,  thân,  không 

oán  không  thân.  Phật  dạy:  Bồ  tát  khỏi  tâm  bình  đẳng,  đối  với  hết  thảy  chúng 

sanh đều có ý tưởng thân ái, chớ sanh tâm oán hận, chớ sanh tâm không thân 

không oán. 

* Lại nữa, chúng sanh có hai loại: Thương và ghét. Phật dạy: Ðối với hết thảy 

chúng  sanh  xa  lìa  hai  tâm  ấy,  chớ  sanh  tâm  thương  ghét  và  ghét.  Thương  là 

tham dục, là tâm phiền não, không nên làm, nên thực hành tâm từ ái. Phép thế 

gian ái niệm vợ con, trâu ngựa v.v...; và oán ghét ác tặc. Bồ tát chuyển đổi phép 

thế gian ấy nên thực hành tâm từ ái đối với hết thảy chúng sanh. 

* Lại nữa, tâm bình đẳng la Bồ tát sanh pháp lạc đối với  hết thảy chúng sanh, 

muốn khiến họ đều đến với Phật đạo. Bồ tát tự bỏ tâm thương ghét, cũng không 

chấp trước những chúng sanh đem tâm thương ghét đối với mình. Thế gian có 

ba hạng ngưòi: Ác; Ðại ác; Ác trung ác; Thiện, Ðại thiện, Thiện trung thiện.  Ác 

lànhư người đem việc ác đến với mình, mình đáp lại bằng việc ác. Pháp của chư 

Phật là tâm bình đẳng đối với chúng sanh, không nên khởi lên ác niệm, huống gì 

khởi  lên  thân  làm  miệng  nói;  Ðại  ác   là  như  không  người  xâm  hại  mình  mà  lại 

đem  việc  ác  đến  với  họ;  Ác  trung  ác   là  như  người  đem  hảo  tâm  cung  cấp, 

thương  nghĩ  mình  nhưng  mình  lại  đem  ác  tâm  huỷ  hại  họ,  gọi  là  ác  trung 

ác.  Thiện  là như người đem việc tốt đối với mình, mình đáp lại bằng việc tốt.  Ðại 

 thiện   là  như  người  đối  với  mình  không  tốt  mà  mình  đem  việc  tốt  lợi  ích  cho 

họ.  Thiện trung thiện  là như người lấy việc ác hại mình mà mình đem việc thiện 

cho đến đem thân mạng cúng dường họ, ấy gọi là thiện trung thiện. Bồ tát bỏ ba 

việc ác và vượt trên hai thứ thiện đầu, tu tâm thứ sáu (thiện trung thiện) đối với 

chúng sanh. 

Hỏi: Bồ tát chưa được pháp thân làm sao có thể tu hành tâm ấy? 

Ðáp: Bồ tát cầu vô thượng đạo nên tu hành vô thượng pháp, cam chịu khổ hành 

khó  khăn  như  vậy  mới  thành  vô  thượng  đạo.  Ví  như  người  khách  buôn,  giữa 

đường hiểm, chịu đủ mọi thứ khổ mới được lợi lớn. 

* Lại nữa, Bồ tát nghe yếu lý của Phật pháp là rốt ráo không, không ta, không 

của ta, không có thâït pháp nhất định. Những điều thấy, nghe, biết đều là hư dối, 

như  huyễn,  như  mộng;  vì  thâm  tín  pháp  ấy  nên  có  thể  đem  thân  mạng  cúng 

dường giặc oán. 

* Lại nữa, Bồ tát biết thân này, từ nhân duyên của tội nghiệp phiền não, điên đảo 

sanh ra, những điều thấy, nghe đều là cội gốc của hư dối, tội cấu. Nếu có người 

đến muốn hại ta, ta nên hoan hỷ cam chịu, dùng cái thân tệ lậu này mà được cái 

lợi vô thượng đạo. Vì sao không làm! 

* Lại nữa, Bồ tát phát tâm rất yêu thương chúng sanh, vì muốn làm lợi ích cho 

họ;  nên  tự  lấy  thân  mình  cúng  dường  oán  tặc,  muốn  khiến  chúng  sanh  bắt 

chước  việc  làm  của  mình.  Vì  có  chúng  sanh,  thuyết  pháp  dạy  cho  họ,  không 

chắc họ tín thọ, nên lấy thân để giáo hoá khiến họ để tín thọ. 

* Lại nữa, có nhiều người phát tâm cầu vô thượng đạo, mà thân hành không cân 

xứng vì thế nên Bồ tát lấy thân giáo hoá, khiến phải kiên tâm làm việc khó làm 

ấy. Muốn cầu vô thượng đạo nên tu hành điều thiện trung thiện, muốn làm việc 

khó làm ấy, bấy giờ mới có thể đắùc đạo. Có vô lượng nhân duyên như thế, Bồ 

tát tự đem thân mình cúng dường oán tặc. 

Hỏi: Ðẳng tâm và từ tâm có gì sai khác? 

Ðáp: Ðẳng tâm là bốn tâm vô lượng, từ tâm là một trong bốn tâm ấy. Có người 

nói: Lúc đầu bỏ oán thân ấy là Ðẳng tâm, lúc sau gia thêm niệm thương xót ấy là 

từ tâm. 

* Lại nữa, có người nói: Ðẳng tâm là quán chúng sanh như như, thực tế, pháp 

tánh,  pháp  ấy  đều  là  vô  vi,  vô  lượng  cho  nên  gọi  là  đẳng  tâm;  ái  niệm  chúng 

sanh ấy gọi là từ tâm. Sở dĩ không nói bi tâm vì có bi tâm, hoặc có khi lo nghĩ 

đến  chúng  sanh,  tích  chứa  tâm  ấy  thời  tâm  bị  thối  thất,  hoặc  có  chúng  sanh 

không chịu lòng thương của Bồ tát, nói rằng: Cớ gì ông không chịu lo thân mình 

mà cứ nghĩ đến người khác! Còn từ tâm thì không có việc như ậy, dễ nhiếp hoá 

chúng sanh, nên chỉ nói từ tâm. 

Hỏi: Nếu chúng sanh có ba hạng: Thượng, trung, hạ, Bồ tát chứa nhóm phước 

đức  và  trí  tuệ  nên  Bồ  tát  phải  là  người  lớn,  cớ  sao  nói  đối  với  hết  thảy  chúng 

sanh, khởi tâm khiêm nhường? 

Ðáp: Bồ tát nghĩ rằng:, hết thảy pháp vô thường, hết thảy chúng sanh thượng, 

trung, hạ đều trở thành tiêu diệt trong ấy có ai là lớn ai là nhỏ. Người ta vì theo 

phép đời nên có lớn nhỏ. 

* Lại nữa, lớn nhỏ không nhất định, ở nước này cho là lớn, ở nước khác cho là 

nhỏ; ở đây là lớn, ở kia là nhỏ; như đời nay là kẻ ty tiện, đời sau là vua cõi trời. 

Do  nghiệp  nhân  duyên  như   vậy,  luân  chuyển  ở  thế  gian,  sang  hèn,  lớn  nhỏ, 

không nhất định; như nước lửa sang hèn tùy theo lúc dùng hoặc bỏ không nhất 

định. 

* Lại nữa, Bồ tát tuy có công đức mà biết công đức ấy rốt ráo không, như huyễn, 

như mộng, không đắm trước công đức ấy, không có chi là lớn nhỏ. 

*  Lại  nữa,  trong  hết  thảy  chúng  sanh,  người  có  nhân  duyên  với  Phật  đạo,  chỉ 

Phật  biết  được.  Bồ  tát  nghĩ  rằng:  Nếu  ta  khinh  chê  chúng  sanh  hình  mạo,  tài 

năng thấp hèn là ta khinh chê Phật vị lai, nếu khinh chê Phật thì còn ai nữa mà 

không khinh chê. 

*  Lại  nữa,  Bồ  tát  nghĩ  rằng:  Ta  thề  độ  hết  thảy  chúng  sanh,  nếu  chúng  sanh 

không được gì thời ta cô phụ chúng sanh. Thí như người chủ mời khách, thời lẽ 

đáng cung kính khách mà tự hạ mình, nếu khách không được cúng dường thì 

chủ sẽ xấu hổ với khách. 

* Lại nữa, vì tâm tự đại tự cao thời ưa sanh sân hận, vì kiêu mạn là gốc của sân, 

sân  là  gốc  của  hết  thảy  trọng  tội.  Nếu  Bồ  tát  khởi  tâm  khiêm  nhường  đối  với 

chúng  sanh,  thời  chúng  sanh  hoặc  mắng  hoặc  đánh  cũng  không  sân  hận.  Thí 

như chủ nhà đánh tớ, tớ không dám sân hận. Nếu Bồ tát tự cao mà chúng sanh 

khiêm nhường, chúng sanh xâm hại Bồ tát thời tự nhiên nộ nạt sân hận, như tớ 

đánh chủ thời chủ sân hận nộ nạt. Tâm khiêm nhường có các lợi ích như  vậy 

nên Bồ tát cần thực hành.   Tâm an ổn  là đưa đến cái vui rốt ráo trong đời nay, 

đời sau, chứ chẳng phải như cha mẹ, tri thức chỉ cho cái vui đời này. Bồ tát nếu 

trong khi lấy tâm bình đẳng, tâm từ, tâm khiêm nhường lợi ích chúng sanh, nếu 

có người không biết ơn đến bức não Bồ tát, không tin việc Bồ tát làm, cho là dối 

trá, vì cầu danh nên không có thật sự; lại vì ma xui khiến đến bức não Bồ tát, 

làm việc ác trung ác, không biết ân, Bồ tát tâm bình đẳng đối với các sự ấy thông 

suốt vô ngại; được tâm vô ngại ấy rồi chúng sanh tuy có tội lớn, lỗi lớn cũng chỉ 

muốn  làm lợi ích cho nó, không  sanh tâm ưu não. Thí  như  người con có hiếu 

yêu kính cha mẹ, như  anh, như em, như chị em, như con trai, con gái không có 

tâm dâm dục, nhưng sanh tâm ái kính, thương tưỏng. người đời chỉ có thể yêu 

kính người thân, Bồ tát yêu kính tất cả. Có đưọc hảo tâm, thanh tịnh, mềm mỏng 

ấy  gọi  là  chúng  sanh  nhẫn,  là  cửa  ban  đầu  của  pháp  nhẫn.  Tiếp  đến  tu  hành 

mười thiện đạo, mười thiện đạo thì có Phật hay không có Phật, thế gian thường 

có thiện pháp ấy giáo hoá. Bồ tát trước tiên dùng bốn mươi thứ hành, tu hành 

mười  thiện  đạo,  vì  cớ  sao?  Vì  Bồ  tát  thâm  niệm  thiện  pháp,  từ  tâm  với  chúng 

sanh. Pháp của kẻ phàm phu ly dục có mười hai sự cũng dùng bốn mươi tám 

hành. Sáu Ba la mật cho đến pháp trụ là khách pháp, có Phật nói thời có Bồ tát 

tu hành, từ trước lại đây cựu pháp, khách pháp, gốc ngọn đầy đủ, đời nay được 

thiện pháp, trí tuệ vô ngại, xả sanh thân, được pháp thân vô ngại, tùy ý đi đến 

mười  phương  giáo  hoá  chúng  sanh,  đối  trước  mười  phương  Phật  tu  tập  thiện 

pháp. 

Khi  nghe  pháp  ấy,  hai  ngàn  Bồ  tát  được  vô  sanh  pháp  nhẫn,  là  phẩm  này  nói 

pháp vi diệu sâu xa, cũng nói có hành, cửa thiện, cửa trí hai hành đầy đủ. Nếu 

chỉ nói  "như pháp" thì được  ít lợi  ích, nếu nói  "hữu pháp" thì được lợi  cũng ít. 

Nay nói đầy đủ cả hữu pháp và vô pháp, nên được vô sanh nhẫn. Thí như có hai 

bánh xe đầy đủ, nên có thể đi đến. Trong đây khéo nói hai đế, nên hai ngàn Bồ 

tát được vô sanh nhẫn. 

 (Hết cuốn 72 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 73 

GIẢI THÍCH: PHẨM CHẲNG THOÁI CHUYỂN THỨ 55  

KINH: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đùc Thế Tôn, do hạnh gì, tướng mạo gì, 

biết đó là Bồ tát chẳng thoái chuyển? 

Phật bảo Tu bồ đề: Nếu Bồ tát ma ha tát biết được địa vị phàm phu, địa vị Thanh 

văn, địa vị Bích chi Phật, địa vị Phật; các địa vị ấy trong tướng "như " không hai 

không khác, cũng chẳng niệm, cũng chẳng phân biệt. Vào trong "như " ấy nghe 

việc  ấy  vượt  thẳng  qua  không  nghi  ngờ,  vì  sao?  Vì  trong  "như  "  ấy  không  có 

tướng một, tướng hai. Bồ tát ấy cũng chẳng nói lời vô ích, chỉ nói lòi tương ưng 

với lợi ích, không thấy người khác hay, hay dỡ. Tu bồ đề, do hành, loại, tướng 

mạo ấy biết đó là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, lại do hành, loại, tướng, mạo gì, biết đó là Bồ 

tát chẳng thoái chuyển? 

Phật bảo Tu bồ đề: Nếu hết thảy pháp không có hành, không có loại, không có 

tướng mạo, nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp không có hành, 

không có loại, không có tướng mạo, thời Bồ tát thoái chuyển đối với pháp gì, gọi 

là chẳng thoái chuyển? 

Phật dạy: Nếu Bồ tát chuyển tâm đắm nhiễm sắc, chuyển tâm đắm nhiễm đối với 

thọ, tưởng, hành, thức, ấy gọi là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  chuyển  tâm  đắm  nhiễm  Thí  ba  la  mật  cho  đến 

chuyển  tâm  đắm  nhiễm  Bát  nhã  ba  la  mật;  chuyển  tâm  đắm  nhiễm  nội  không, 

cho đến vô pháp hữu pháp không; chuyển tâm đắm nhiễm bốn niệm xứ, cho đến 

mười tám pháp không chung; chuyển tâm đắm nhiễm Thanh văn, Bích chi Phật 

địa  cho  đến  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  nên  biết  ấy  là  Bồ  tát  chẳng 

thoái chuyển, vì sao? Vì tánh sắc không có, Bồ tát ấy trụ ở đâu? Cho đến tánh 

Vô thượng Cháng đẳng Chánh giác không có, Bồ tát ấy trụ ở đâu? 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát không xem diện mạo ngôn ngữ đạo Sa môn, hoặc Bà 

la môn, không nghĩ rằng ngoại đạo hoặc sa môn hoạc Ba la môn ấy thực biết, 

thực thấy; nếu nói theo chánh kiến thời không có các việc ấy. 

* Lại nữa, Bồ tát không sanh nghi ngờ, không đắm theo giới thủ, không rơi vào tà 

kiến,  cũng  không  cầu  việc  tốt  của  thế  tục  cho  là  thanh  tịnh,  không  lấy  hoa 

hương, anh lạc, phan lọng, kỹ nhạc, lễ bái cúng dường chư thiên. Tu bồ đề, do 

hành loại tướng mạo ấy, nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, vị Bồ tát chẳng thoái chuyển, thường không sanh vào nhà 

hạ tiện, cho đến không sanh vào chỗ có tám nạn, thường không thọ thân người 

nữ. Do hành, loại, tưóng mạo ấy nên biết đó là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề , Bồ tát thường tu mười thiện đạo, tự mình không sát sanh, 

không dạy người sát sanh, tán thán việc không sát sanh, hoan hỷ tán thán người 

không sát sanh; cho đến tự mình không tà kiến, không dạy người tà kiến, cũng 

không tán thán việc tà kiến, không hoan hỷ tán thán người theo tà kiến. Do các 

hành, loại, tướng mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát ma ha tát cho đến trong mộng cũng không làm mười 

bất thiện đạo. Do các hành, loại, tướng mạo ấy, nên biết đó là Bồ tát chẳng toái 

chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát vì lợi ích hết thảy chúng sanh nên tu Thí ba la mật 

cho  đến  vì  lợi  ích  cho  hết  thảy  chúng  sanh  nên  tu  Bát  nhã  ba  la  mật.  Do  các 

hành, loại, tướng mạo ấy nên biết đó là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát có được các pháp như Khế kinh, cho đến luận nghị, 

thọ, trì, đọc tụng, giảng nói, nhớ nghĩ đúng. Bồ tát ấy khi pháp thí nghĩ rằng: Nhờ 

nhân  duyên  của  pháp  thí  ấy  làm  mãn  nguyện  của  hết  thảy  chúng  sanh;  đem 

công đức pháp thí ấy cho hết thảy chúng sanh cùng hồi hướng đến Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. Do các hành, loại, tướng mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát 

chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát ma ha tát đối với pháp thậm thâm không nghi, không 

hối. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, Bồ tát ma ha tát đối với pháp thậm thâm vì 

nhân duyên gì nên không nghi, không hối? 

Phật dạy: Bồ tát chẳng thoái chuyển ấy hoàn toàn không thấy có pháp nào hoặc 

sắc, thọ, tưởng, hành, thức cho đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác có thể 

sanh nghi, không thấy pháp ấy chỗ nào có thể sanh nghi, sanh hối. Do các hành, 

loại, tướng mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

*  Lạinữa,  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  thân,  khẩu,  ý  nhu  nhuyến.  Do  các  hành,loại,  tướng 

mạo nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát do thành tựu thân, khẩu, ý từ ái. Do hành, loại, tướng 

mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát không cùng với năm triền cái là tham dục, sân nhuế, 

thùy miên, trạo hối, nghi. Do các hành, loại, tướng mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát 

chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát không ưa đắm tất cả nơi chỗ. Do hành, loại, tướng 

mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát chẳng thaói chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát ra vào đi lại, mằm, ngồi, đi, ở thường niệm nhất tâm; 

ra vào đi lại, ngồi, nằm, đi, ở, dỡ chân, để chân, an ổn, thong thả, thường niệm 

nhất tâm ngó xuống đất mà đi. Do các hành, loại, tướng mạo ấy nên biết ấy là 

Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  mặc  y  phục  và  các  đồ  nằm,  người  ta  không  chê 

nhớp,  ưa  sạch  sẽ,  ít  bệnh  tật.  Do  hành.  loại,  tướng  mạo  ấy  nên  ấy  là  Bồ  tát 

chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, thường tronbg thân người, có tám vạn hộ trùng xâm thực, 

thân Bồ tát chẳng thoái chuyển, không có loại trùng ấy, vì sao? Vì công đức Bồ 

tát vượt quá thế gian. Công đức Bồ tát ấy tăng ích, tùy theo công đức ấy được 

thân thanh tịnh, tâm thanh tịnh. Do hành, loại, tướng mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát 

chẳng thoái chuyển. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, làm sao Bồ tát được thân thanh 

tịnh, tâm thanh tịnh? 

Phật dạy: Bồ tát tùy theo sự có được tăng thêm thiện căn, diệt trừ tâm quanh co 

tà vạy, ấy gọi là Bồ tát thân thanh tịnh, tâm thanh tịnh. Vì thân tâm thanh tịnh nên 

vượt quá Thanh văn, Bích chi Phật địa mà vào Bồ tát địa. Do hành, loại, tướng 

mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát không quí lợi dưỡng; tuy tu mười hai hạnh đầu đà mà 

không quí pháp A lan nhã (nơi thanh vắng), cho đến không quí việc chỉ mặc ba 

y. Do hành, loại, tướng mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát thường không sanh tâm xan tham, không sanh tâm 

phá  giới,  tâm  sân  động,  tâm  giải  đãi,  tâm  tán  loạn,tâm  ngu  si,  tâm  tật  đố.  Do 

hành, loại, tướng mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  tâm  an  trú  bất  động,  trí  tuệ  thâm  nhập,  nhất  tâm 

nghe,  lảnh  thọ  pháp  được  nghe  và  việc  thế  gian  đều  hợp  cùng  Bát  nhã  ba  la 

mật. Bồ tát ấy không thấy tài sản, sự nghiệp gì chẳng vào pháp tánh, hết thảy 

việc đều thấy hợp cùng Bát nhã ba la mật. Vì nhân duyên ấy nên gọi đó là tướng 

trạng của Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

LUẬN: Hỏi: Từ trước lại đây nơi nơi đã nói tướng mạo chẳng thoái chuyển, cớ 

sao nay còn hỏi? 

Ðáp: Trên kia tuy nơi nơi lược nói, nay muốn nói rộng. Trong đây phần nhiều nói 

về  tướng  mạo  chẳng  thoái  chuyển  nên  gọi  là  phẩm  "chẳng  thoái  chuyển".  Lại 

nữa, trên đây giải nói tướng mạo Ba la mật, thứ đến nói nhân duyên khiến ma 

phá hoại Bát nhã. nay nói người tín thọ Bát nhã ba la mật là chẳng thoái chuyển, 

muốn nói tướng mạo nó nên Tu bồ đề hỏi. 

* Lại nữa, Bồ tát từ  khi mới phát tâm lại đây,  vì nhân duyên tu hành, quả báo 

chứng  đắc  là  chẳng  thoái  chuyển,  được  thọ  ký  chắc  chắn  sẽ  làm  Phật.  Như 

người nhận chức tước đã được ấn tín, tâm không còn nghi. Lại như hàng Thanh 

văn tu các hạnh, đều là bốn quả Sa môn. Chẳng thoái chuyển là đia vị quyết định 

an ổn vượt quá phàm phu, không vào Nhị thừa địa, tuy chưa thành Phật đạo có 

thể làm ruộng phước cho thế gian. Việc ấy vi diệu khó biết được, nên Tu bồ đề 

hỏi tướng mạo nó. Phật vốn khiến Tu bồ đề nói Bát nhã ba la mật nên Tu bồ đề 

hỏi Phật địa vị chẳng thoái chuyển. Có hành, loại, tướng mạo gì. 

Hỏi: Ba việc ấy có gì ssai khác? 

Ðáp: Có người nói ba việc ấy cùng một nghĩa, do đó biết là chẳng thoái chuyển, 

chẳng phải chẳng thoái chuyển. Lại có người nói: HÀNH là thân, khẩu, ý, nghiệp 

của Bồ tát chẳng thoái chuyển khác với người khác. Do hành vi ấy biểu thị trí tuệ 

thậm  thâm  chẳng  thoái  chuyển.  LOẠI  là  phân  biệt  biết  các  Bồ  tát  chẳng  thoái 

chuyển hay chẳng phải chẳng  thoái chuyển. TƯỚNG MẠO là trừ hành và loại, 

do các nhân duyên khác biết được tướng mạo chẳng thoái chuyển. 

Phật nói nghĩa lý, nếu Bồ tát đầy đủ được năm Ba la mật, thâm nhập Bát nhã ba 

la mật, có lực phương tiện nên không đắm trước Bát nhã ba la mậït, chỉ quán " 

như  nghĩa"  là  thật  tướng  các  pháp.  Bồ  tát  lúc  bấy  giờ  không  cho  hàng  địa  vị 

phàm phu Nhị thừa là hạ tiện, không cho địa vị Phật là cao quí vì đều nhập các 

pháp "như ", trong các pháp như ấy không có phân biệt hai pháp. Chỉ lấy "như " 

nhập vào "như " không còn việc chi khác, cũng không phân biệt chấp thủ tướng, 

vì sao? Vì "như " bình đẳng nên người có thể nhập như vậy tức nhập vào pháp 

tạng  chư  Phật,  tâm  không  sanh  nghi  để  trở  lại  tìm  tướng  quyết  định  của  các 

pháp.  Thế  nên  kinh  nói:  Phàm  phu  địa  cho  đến  Phật  địa  trong  tướng  "như  " 

không hai không khác. Chứng được pháp như vậy là hành, loại, tướng mạo của 

chẳng thoái chuyển. Lại nữa, lược  nói nghĩa  ấy:  Bồ tát  nhân các pháp  "như  ", 

nghĩa là rốt ráo không nên xả bỏ hết thảy việc thế gian, cũng không trụ vào rốt 

ráo không, vì sao? Vì thật tướng các pháp rốt ráo thanh tịnh. Nếu Bồ tát nghe 

pháp không có nương tựa, tâm không có nghi hối, không đến việc nương tựa. 

Các  việc  như  trên  là  thể  tướng  chính  yếu  của  chẳng  thoái  chuyển;  từ  đây  trở 

xuống đều là hạnh quả của rốt ráo không. Vì được rốt ráo không nên tâm thuần 

thục  tịch  diệt,  không  nói  lời  vô  ích.  Nói  ra  thường  là  pháp,  chẳng  phải  là  phi 

pháp; nói ra đều là thật, chẳng phải vọng thuyết; lời nói nhu nhuyến, không thô 

lậu, đều đem tâm từ bi mà nói, không dùng tâm sân nhuế; nói hợp thời, đúng với 

cơ hội, quán sát lòng người tùy theo phong tục địa phương. Nay trong đây lược 

nói lời lợi ích; hoặc dạy Phật đạo, hoặc dạy Nhị thừa, hoặc nhơn thiên đạo, hoặc 

đời nay được cái vui không tạo tội. Vì thường xa lìa bốn việc ác nơi miệng, vì đối 

với  chúng  sanh  có  tâm  từ  bi  rộng  lớn,  lại  có  thể  tự  mình  chẻ  mỏng  các  phiền 

não, nên có thể dùng các nhân duyên nói những lời lợi ích. 

Hỏi:  Hàng  Thanh  văn  đi  thẳng  tới  Niết  bàn  có  thể  không  xem  xét  đến  người 

khác.  Còn  Bồ  tát  xem  chúng  sanh  như  con,  thường  muốn  giáo  hoá,  cớ  sao 

không xem xét đến việc hay dỡ của họ? 

Ðáp:  nếu  chúng  sanh  không  thể  chiếc  phục,  không  thể  hóa  độ,  hạng  như  vậy 

chẳng cần xem xét, vì sao? Vì nếu đem tâm tốt dạy bao thời họ ghét mình, tâm 

họ như dao cắt, đã không ích gì còn thêm tội cho họ cho nên không nên xem xét 

hay dỡ. 

* Lại nữa, Bồ tát nên nghĩ rằng: Như chư Phật đủ Nhất thiết trí, tập khí phiền não 

sạch hết, còn không thể độ hết chúng sanh, huống gì ta chưa được Bồ tát thần 

thông, chưa được trí vô ngại làm sao có thể xem xét khắp chúng sanh. Bồ tát 

chẳng thoái chuyển có vị được thần thông, có vị không được. Ðược chẳng thoái 

chuyển rồi, riêng tu thần thông đạo mới được. Nếu trước đã được thần thông, vì 

không đầy đủ nên không thể xem xét khắp. 

Hỏi: Tu bồ đề lúc đầu hỏi hành, loại, tướng mạo, cớ sao Phật không đáp ngay là 

không có hành, loại, tướng mạo nay trong đây mới nói? 

Ðáp:  Lúc  đầu  hỏi,  vì  chúng  sanh  chưa  tham  đắm  tướng  mạo  chẳng  thoái 

chuyển, nên Phật đáp hoặc nói về không tướng, hoặc nói về hữa tướng; nay vì 

chúng sanh tham đắm tướng mạo chẳng thoái chuyển, muốn từ phàm phu nhập 

vào địa vì chẳng thoái chuyển, thế nên Phật nói hết thảy không có hành, không 

có loại, không có tướng mạo. 

Tu bồ đề lại hỏi: Nếu các pháp đều không, cớ gì còn nói đối với pháp gì chuyển 

tâm  đắm  nhiễm  gọi  là  chẳng  thoái  chuyển?  Nên  từ  phàm  phu  địa  chuyển,  đối 

Phật địa không chuyển sao? 

Phật đáp: nếu Bồ tát quán được sắc pháp  v.v... không, không có gì  của chính 

nó, chuyển tâm nhiễm trước sắc, cho nên ở trong Phật đạo không thoái chuyển. 

Sắc pháp v.v... hòa hợp nhân duyên sanh, Bồ tát biết đó là pháp hữu vi, tội lỗi, 

không  nên  trú  ở  trong  đó.  Vì  các  pháp  không,  nên  có  thể  chuyển  tâm  nhiễm 

trước, chuyển tâm nhiễm trước nên gọi là không thoái chuyển. 

*  Lại  nữa,  Bồ  tát  chẳng  thoái  chuyển,  nhập  vào  chánh  vị  nên  tâm  quyết  địng 

không  nghi.  Trong  hết  thảy  ngoại  đạo  có  thật  trí,  nếu  có  thật  trí  không  gọi  là 

ngoại đạo. Như thế là tướng mạo của chẳng thoái chuyển. 

Hỏi:  Nay  nói  không  sanh  nghi,  sau  nói  không  nghi  pháp  thậm  thâm.  Hai  cái 

không nghi ấy có gì sai khác? 

Ðáp: Không nghi ở đây là chỉ cho kiến hoặc trong lý tứ đế của Tu đà hoàn đoạn 

trừ; cái không nghi sau là không nghi đối với pháp sâu xa của chư Phật chứng 

tri. Bồ tát có lực phước đức và trí tuệ nên tuy không làm Tu đà hoàn, chưa làm 

Phật, mà có thể không có hai cái nghi ấy.   Giới thủ  là giới của ngoại đạo, tu giới 

ngoại đạo ấy không được Niết bàn. Còn bốn kiến: thân kiến, biên kiến, kiến thủ, 

tà kiến đều gọi là tà kiến. Vì thâm tín nghiệp nhân duyên và quả báo nên không 

cầu việc tốt, không đem hương hoa cúng dường chư thiên. Vì cầu đạo, phá cội 

gốc kiêu mạn, nên thường không sanh vào nhà hạ tiện. Vì có công đức, không 

làm chướng ngại người khác, thường làm việc khuyến trợ nên không sanh vào 

chỗ tám nạn. Vì chẻ mỏng dâm dục, xa lìa tâm xiểm nịnh, nên không thọ thân 

người nữ.ù 

* Lại nữa, các ngưòi khác tuy tu mười thiện đạo, hoặc một,  hoặc hai, hoặc ba 

không thể đủ bốn thứ. Bồ tát có tâm đại bi rất yêu thiện pháp nên tu đầy đủ bốn 

thứ. Thường tu tập mười thiện nghiệp đạo cho đến trong mộng không làm mười 

bất thiện đạo. Các người khác tu phước đức chỉ vì thân mình; tiểu Bồ tát tuy vì 

chúng  sanh  cũng  tự  vì  mình;  bậc  chẳng  thoái  chuyển  có  làm  phước  gì  đều  vì 

chúng sanh, không vì thân mình. Nếu phước đức có thể đem cho người, thời Bồ 

tát đem cho hết chúng sanh, chỉ cầu sự tu tập không thể đem cho; nên Bồ tát 

đem mười hai bộ kinh giáo hóa chúng sanh, cũng chỉ vì chúng sanh, không vì tự 

kỷ. 

* Lại nữa, vị Bồ tát có năm căn tín, tấn v.v... lanh lợi nên tuy chưa làm Phật có 

thể  tin  các  pháp.  Trong  đây  Phật  lại  nói  nhân  duyên  của  không;  Bồ  tát  không 

thấy sắc pháp v.v... nên không có chỗ sanh nghi. 

*  Lại  nữa,  Bồ  tát  thường  tu  tâm  từ  bi  nên  ý  nghiệp  nhu  nhuyến;  ý  nghiệp  nhu 

nhuyến nên từ thân nghiệp, từ khẩu nghiệp thành tựu. 

Hỏi: Tâm từ bi ngoại đạo cũng có, cớ sao lại nói đó là tướng mạo của bậc chẳng 

thoái chuyển? 

Ðáp:  Ngoại  đạo  tuy  có  tâm  từ  bi  mà  không  sâu,  không  thể  trùm  khắp  chúng 

sanh, cũng không thường có, vì không hoà hợp thật tướng của các pháp, còn Bồ 

tát không như vậy. 

*  Lại  nữa,  Bồ  tát  quở  trách  năm  dục,  trừ  năm  triền  cái,  vào  năm  thiền  chi,  sơ 

thiền  không  cùng  với  năm  triền  cái.  Vì  năm  triền  cái  che  tâm,  làm  hao  mòn  trí 

tuệ, phá Phật đạo  mở  đường ma. Bồ tát biết hết thảy pháp hữu  vi tạo tác, hư 

dối, không thật, như huyễn, như mộng; còn pháp vô vi "không", không có gì của 

chính nó, tướng tịch diệt nên đối với hết thảy chỗ, không có gì ưa đắm. Ðối với 

chúng sanh cho đến Phật cũng không ưa đắm, đối  với  pháp cho đến Niết bàn 

cũng không ưa đắm. Sân và tội thô, tiểu Bồ tát đã dứt cũng không nói; ái sâu xa, 

vi tế, khó dứt nên nay nói. 

* Lại nữa, Bồ tát vào sâu thiền định nên thủ hộ hết thảy chúng sanh, thủ hộ hết 

thảy  chúng  sanh  nên  thường  nhất  tâm  niệm,  không  não  hại  chúng  sanh.  Vì 

không  phá  giới  nên  ra,  vào,  đến,  đi  an  ổn,  thong  thả,  nhất  tâm.  Dở  chân,  để 

chân, trông xuống đất mà đi là vì bảo hộ chúng sanh, vì tránh loạn tâm. 

* Lại nữa, Bồ tát lâu ngày tu tập vô lượng, vô biên thiện pháp, trong thân không 

có tám muôn hộ trùng, cũng ít bệnh  tật nên áo chăng đồ nằm thường sạch sẽ 

không nhơ. Vì có lực thiện căn chứng được thật tướng các pháp nên trong thân 

không có tám muôn hộ trùng. Vì tâm thanh tịnh nên thân, miệng cũng thanh tịnh; 

vì lìa hư dối, quanh co, tà vạy, hạ tiện nên tâm thanh tịnh,  vì hai sự thanh tịnh 

nên tuy ở thế gian mà lìa khỏi các khổ não bức bách; vì tâm không nhàm chán 

nên vượt quá Thanh văn, Bích chi Phật địa. Bồ tát vì qúy Phật đạo nên không 

quí lợi dưỡng; tuy tu hạnh đầu đà mà không quí hạnh ấy, vì hạnh ấy chỉ là nhân 

duyên  phần  ít  đối  với  đạo  cứu  cánh,  chứ  chẳng  phải  đạo  cứu  cánh,  ấy  gọi  là 

hành, loại, tướng mạo của Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

Hỏi: Bồ tát chưa được Phật dạo, chưa dứt các phiền não làm sao thường không 

sanh các ác tâm xan than v.v...? 

Ðáp: Bồ tát chẳng thoái chuyển, khi được vô sanh pháp nhẫn, thì đã dứt hết các 

phiền não, chỉ  chưa dứt tập  khí. Nếu không dứt làm sao có  thể thường không 

sanh tâm xan tham làm chướng ngại đạo? Như kinh nói: Tu đà hoàn cho đến A 

la hán tức là Bồ tát vô sanh pháp nhẫn. 

* Lại nữa, có người nói Bồ tát tu sáu Ba la mật, tu tập sâu xa các công đức nên 

các  phiền  não  bị  chẻ  mỏng,  không  sanh  trong  tâm,  nên  gọi  là  thường  không 

sanh. 

* Lại nữa, Bồ tát trải vô lượng đời, tu Thiền ba la mật nên tâm an trú bất động; 

chưá  tập  Bát  nhã,  nên  thâm  nhập  trí  tuệ.  Bồ  tát  biết  pháp  vị  vi  diệu  nên  theo 

người khác nghe pháp, nhất tâm thọ trì, vì tâm ưa pháp sâu xa nên nghe pháp 

Tam thừa hoặc pháp ngoại đạo, hoặc pháp thế gian, vì tự tâm thâm diệu nên các 

pháp ấy đều hòa hợp với Bát nhã, không phá pháp tướng. Thí như người mạnh 

khỏe không có bệnh, ăn vật gì đều tiêu hoá hết; lại như Phật được cái tướng tối 

thượng  vị,  tuy  gặp  món  ăn  đắùng,  cay,  không  ngon,  ở  trong  miệng  Phật  đều 

thành thượng vị. Lại nữa, như nấu đường phèn sắp chín, đem vật gì bỏ vào đều 

thành đường phèn vi sức vi diệu của nó mạnh. Bồ tát cũng như vậy, sức Bát nhã 

ba  la  mật  mạnh  nên  có  thể  làm  cho  các  pháp  hợp  thành  một  vị  với  Bát  nhã, 

không có lỗi. 

* Lại nữa, việc thế gian là Bồ tát khởi thân khẩu nghiêïp gì đều thương xót hoá 

độ chúng sanh; tâm thương  xót ấy là cửa ban đầu  vào Bát nhã ba la mật.  Lại 

nhân duyên của các việc thế gian cho đến ngồi, đứng, dậy đi, bước, ăn uống, nói 

năng,  thường  nghĩ  đến  sự  an  ổn  cho  chúng  sanh.  Việc  đi,  đến,  v.v...  đều  vào 

pháp tánh như đã nói ở trong phẩm "phá lai khứ" ( Trung quán luận - ND). Các tài 

sản, sự nghiệp cũng lại như vậy, ấy gọi là chẳng thoái chuyển. 

KINH: Lại nữa, Tu bồ đề, nếu ác ma ở trước vị Bồ tát chẳng thoái chuyển hóa 

làm tám địa ngục lớn, trong mỗi địa ngục có ngàn vạn ức Bồ tát đều bị thiêu đốt 

chịu các khổ não cay chua, nói với Bồ tát rằng: "Các Bồ tát ấy đều là bậc chẳng 

thoái chuyển được Phật thọ ký vào địa ngục lớn, nếu ông là người được Phật 

thọ ký chẳng thoái chuyển vào địa ngục lớn ấy; Phật vì ông thọ ký cảnh địa ngục 

như vậy mà ông không như lời, trở lại bỏ tâm Bồ tát, vậy ông có thể nào được  

không đọa địa ngục mà được sanh cõi trời". Này Tu bồ đề, nếu Bồ tát thấy việc 

ấy,  nghe  việc  ấy  tâm  không  động,  không  nghi,  không  sợ,  nghĩ  rằng  vị  Bồ  tát 

chẳng thoái chuyển, nếu đọa vào địa ngục, súc sanh, ngạ quỷ thời trọn không có 

lẽ  đó.  Tu  bồ  đề,  do  hành,  loại,  tướng  mạo  ấy  biết  đó  là  Bồ  tát  chẳng  thoái 

chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Ác ma hoá làm Tỳ kheo mặc áo pháp đi đến chỗ Bồ tát nói 

với Bồ tát rằng: "Ông trước nghe dạy nên như vậy tịnh tu sáu Ba la mật cho đến 

nên như vậy tịnh tu được Vô thượng Chánh đảng Chánh giác, việc ấy ông phải 

hối hận bỏ gấp đi! Ông trước ở nơi chỗ chư Phật quá khứ, vị lai, hiện tại từ khi 

mới phát tâm cho đến pháp trụ, các thiện căn tạo được trong khoảng thời gian 

ấy, tùy hỷ hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, việc ấy ông cũng nên 

buông bỏ gấp đi; nếu ông bỏ gấp ta sẽ nói cho ông chân Phật pháp, còn những 

điều  ông  nghe  trước  đó  đều  phi  Phật  pháp,  phi  Phật  giáo,  đều  là  văn  chương 

trau chuốt, hợp lại tạo ra; điều ta nói mới là chân Phật pháp". Nếu Bồ tát nghe lời 

nói mà tâm sợ, nghi, hối nên biết Bồ tát ấy chưa được Phật thọ ký, chưa quyết 

định an trú trong tánh chẳng thoái chuyển. Nếu Bồ tát tâm  không động, không 

sợ, không nghi, không hối, tùy thuận, nương tựa pháp vô pháp vô sanh, không 

tin lời người khác, không làm theo người khác; khi tu sáu Ba la mật không theo 

lời người khác; cho đến khi tu Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác cũng không 

nghe  theo  lời  người  khác,  thí  như  vị  A  la  hán  sạch  hết  lậu  hoặc,  không  tin  lời 

người  khác,  không  làm  theo  người  khác,  hiện  tiền  thấy  được  thật  tướng  các 

pháp; ác ma không thể làm lay chuyển. Như vậy, Tu bồ đề, vị Bồ tát chẳng thoái 

chuyển cũng như thế. Người cầu Thanh văn dạo, Bích chi Phật đạo không thể 

phá hoại, không thể chiết phục tâm Bồ tát. Này Tu bồ đề, Bồ tát ấy chắc chắn an 

trú trong địa vị chẳng thoái chuyển, không nghe theo lời người khác, cho đến lời 

Phật  nói  cũng  không  tín  thủ  ngay,  huống  gì  tin  lời  của  người  cầu  Thanh  văn, 

Bích chi Phật các ác ma, ngoại đạo, phạm chí, trọn không có lẽ đó, vì sao? Vì Bồ 

tát ấy không thấy có pháp có thể tin theo, đó là sắc hoặc tho, tưởng, hành, thức, 

hoặc  sắc  "như  "  cho  đến  thức  "như  ",  cho  đến  không  thấy  Vô  thượng  Chánh 

đẳng Chánh giác, huống gì Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác "như ". Này Tu 

bồ đề, do hành, loại, tướng mạo ấy nên biết ấy gọi là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Ác  ma  hoá  làm  thân  Tỳ  kheo  đi  đến  chỗ  Bồ  tát  nói  rằng: 

"Pháp  của  người  tu  là  pháp  sanh  tử  chẳng  phải  đạo  Nhất  thiết  trí,  thân  người 


nay  chỉ  lấy  việc  hết  khổ  làm  chứng  đắc.  Khi  ấy  ác  ma  vì  Bồ  tát  dùng  pháp  tu 

hành của thế gian nói đạo pháp tương tợ, đạo pháp tương tợ ấy là pháp ràng 

buộc  trong  ba  cõi  như  Quán  bất  tịnh  đó  là  quán  tướng  xương  trắng;  hoặc  Sơ 

thiền cho đến Phi hữu tưởng Phi vô tưởng, nói với thiện nam tử rằng: Dùng đạo 

ấy dùng tu hạnh ấy, sẽ được quả Tu đà hoàn cho đến quả A la hán; ngươi tu 

đạo ấy đời nay hết khổ, ngươi dùng cái pháp phải chịu mọi khổ não trong đường 

sanh  tử  như  vậy  làm  chi?  Thân  tứ  đại  ngày  nay  còn  không  cần  dùng  lảnh  thọ 

được, huống gì lại thọ thân tương lai". Này Tu bồ đề, nếu Bồ tát nghe lời ấy mà 

tâm không kinh, không nghi, không hối, nghĩ rằng: Vị Tỳ kheo ấy lợi ích cho ta 

không ít, vì ta nói đạo pháp tương tợ, tu đạo pháp tương tợ ấy, không được đến 

quả  Tu  đà  hoàn,  A  la  hán,  Bích  chi  Phật  đạo,  huống  gì  được  đến  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác! Bồ tát ấy lại càng hoan hỷ nghĩ rằng: Tỳ kheo ấy lợi ích 

cho ta không ít, vì ta nói pháp làm chướng đạo, ta biết pháp làm chướng đạo ấy 

không chướng ngại học đạo ba thừa. 

Khi ấy ác ma biết Bồ tát vui mừng liền nói tiếp rằng: "Thiện nam tử, ngươi muốn 

thấy Bồ tát cúng dường chư Phật số nhiều như cát sông Hằng với các đồ cần 

dùng nuôi sống như áo mặc, cơm ăn, đồ nằm, thuốc thang chăng? Cũng ở nơi 

chỗ hằng hà sa số chư Phật tu Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật chăng? 

Cũng thân cận hằng hà sa số chư Phật hỏi Bồ tát đạo: Bạch đức Thế Tôn, Bồ tát 

làm sao an trú trong Bồ tát thừa? Làm sao tu Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba 

la mật, tu bốn niệm xứ cho đến đại từ đại bi ? Bồ tát ấy theo như Phật dạy: Trụ 

như  vậy,  hành  như  vậy,  tu  như  vậy;  Bồ  tát  ấy  dạy  như  vậy,  học  như  vậy  còn 

không  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  không  được  Nhất  thiết  trí, 

huống gì ngươi làm sao đưọc Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác". Nếu Bồ tát 

nghe việc ấy, tâm không đổi khác, không kinh sợ, lại còn vui mừng, nghĩ rằng: 

Tỳ  kheo  ấy  lợi  ích  cho  ta  không  ít  vì  ta  nói  pháp  làm  chướng  đạo,  pháp  làm 

chướng đạo ấy khiến không được đạo Tu đà hoàn cho đến không được đạo A la 

hán, Bích chi Phật, huống gì được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Khi ấy ác ma biết tâm Bồ tát ấy tâm không biến mất, không kinh sợ, liền ở tại chỗ 

đó hóa làm nhiều Tỳ kheo nói với Bồ tát rằng: Ðây đều là những Bồ tát phát tâm 

cầu  Vô  thượng  đạo,  đều  an  trú  địa  vị  A  la  hán,  bọn  ấy  còn  không  được  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh gaíc, ngươi làm sao được? Nếu Bồ tát liền nghĩ rằng 

ác  ma  ấy  nói  đạo  pháp  tương  tợ.  Bồ  tát  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  không  nên 

chuyển  đổi  tâm  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  cũng  không  nên  đọa  vào 

Thanh văn, Bích chi Phật đạo. Lại nghĩ rằng: Tu Thí ba la mật cho đến Bát nhã 

ba la mật, cho đến tu trí Nhất thiết chủng không được Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác; là không có lẽ ấy. Này Tu bồ đề, do hành, loại, tướng mạo ấy, nên 

biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, tu bồ đề, nếu Bồ tát nghĩ rằng: Nếu Bồ tát theo đúng lời Phật dạy, tâm 

không xa lìa Bát nhã ba la mật cho đến trí Nhất thiết chủng, Bồ tát ấy trọn không 

thoái  chuyển  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  gaíc;  nếu  Bồ  tát  giác  tri  việc  ma, 

thường  không  thoái  mất  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác.  Do  hành,  loại, 

tướng mạo ấy nên biết đó là tướng của Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, thoái chuyển đối với pháp gì gọi là 

không thoái chuyển? 

Phật  dạy:  Thoái  chuyển  đối  với  sắc  tướng,  thoái  chuyển  đối  với  thọ,  tưởng, 

hành, thức tướng; thoái chuyển đối với tướng mười hai nhập, tướng mười tám 

giới, tướng tham dục, sân nhuế, ngu si, tướng tà kiến, tướng bốn niệm xứ cho 

đến tướng Thanh văn, Bích chi Phật và tướng Phật. Do vậy, gọi là tướng Bồ tát 

chẳng  thoái  chuyển,  vì  sao?  Vì  Bồ  tát  chẳng  thoái  chuyển  do  pháp  "tự  tướng 

không" ấy vào Bồ tát vị, được vô sanh pháp nhẫn; cho đến mảy may pháp cũng 

không thể thủ đắc, vì không thể thủ đắc nên không tác khởi, vì không tác khởi 

nên không sanh, ấy gọi là vô sanh pháp nhẫn. Do hành, loại, tướng mạo ấy nên 

biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

LUẬN: Ma biết rõ Bồ tát ấy là vị Bồ tát chẳng thoái chuyển, không còn làm trở 

ngại;  nếu  chưa  biết  rõ  thời  dùng  mọi  cách  thí  nghiệm  phá  hoại,  hoặc  hoá  làm 

tám địa ngục lớn, hoá làm vô số Bồ tát bị thiêu đốt ở trong đó và nói với Bồ tát 

rằng: Các Bồ tát ấy đều là bậc chẳng thoái chuyển, được Phật thọ ký. Ông nếu 

được Phật thọ ký là thọ ký vào ở địa ngục. 

Hỏi: Ác ma vì nhân duyên gì nói người tu thiện thọ ký vào ở địa ngục? 

Ðáp: Ác ma vì cho vị Bồ tát ấy muốn thay thế chúng sanh thọ khổ nên nói thọ ký 

ở trong địa ngục; "ngươi nếu tu phước đức để sanh cõi trời thời đó là tự vì mình 

chứ  không  dính  dự  đến  việc  chúng  sanh".  Nếu  Bồ  tát   nghe  việc  ấy  tâm  kinh 

động, nghi hối, nếu tín thọ lời ma, nên biết Bồ tát là chưa được thọ ký lên bậc 

chẳng thoái chuyển. Nếu Bồ tát nghe việc ấy mà không nghi, không động, không 

kinh nghĩ rằng: Bậc  chẳng thoái chuyển  vì  ngộ được thật tướng các  pháp  nên 

không đắm trước pháp, vì không đắm trước pháp nên cho đến không sanh tội 

nhỏ,  huống  gì  tội  đọa  ba  đường  ác.  Như  trong  lửa  có  nước,  trong  nước  sanh 

lửa, không có lẽ đó. 

Lại có ác ma hóa làm Tỳ kheo mặc áo pháp đi đến nói với Bồ tát rằng: "Ngươi 

trước theo thầy nhỏ nghe dạy tu sáu Ba la mật đó đều là hư dối, chứa nhóm tâm 

tùy hỷ công đức cũng là hư dối. Những điều ngươi nghe từ trước đều là hư dối, 

văn chương trau chuốt chẳng thật, chẳng phải miệng Phật nói ra; nay ta vì ngươi 

nói, đều là chơn Phật pháp, ngươi nên bỏ mau đi". Nếu Bồ tát nghe lời ấy mà 

tâm kinh động, sân hận, nghi ngờ, nên biết Bồ tát ấy Phật chưa thọ ký cho. Thí 

như vàng giả, lấy lửa mà mài đập, hoặc đen, hoặc đỏ, hoặc trắng liền biết chẳng 

phải vàng thật. Nếu Bồ tát nghe lời ấy mà không giận, không nghi, tùy theo pháp 

vô sanh,  vô  diệt,  vô  khởi,  vô tác, tu sáu  Ba la mật tự  biết không nghe theo lời 

người khác; nên biết ấy là thật chẳng thoái chuyển. Thí như vị A la hán sạch hết 

lậu hoặc nên ác ma đi đến không phá hoại được; vị Bồ tát chẳng thoái chuyển 

cũng như vậy, không ai hàng phục được. Vì hiện tiền tự biết thật tướng các pháp 

nên ác ma hiện làm thân Phật đi đến, nói lời khác với pháp tướng cũng không tín 

thọ. Thí như con chó mang lốt sư tử, các thú trông thấy tuy sợ nhưng khi nghe 

tiếng thời biết đó là chó, huống gì biến hóa làm thân khác. Trong đây Phật tự nói 

nhân duyên: Bồ tát thấy sắc pháp "không"  v.v... nên ai sẽ nghe theo lời  người 

khác? 

* Lại nữa, ác Ma hiện thân làm Tỳ kheo đi đến nói với Bồ tát rằng: "Sáu Ba la 

mật  ấy  đều  là  pháp  sanh  tử,  vì  do  nhân  duyên  của  phước  đức  bố  thí  nên  thọ 

phước vui trong cõi Dục; do nhân duyên của Thiền ba la mật nên thọ vui trong 

cõi Sắc; vì Bát nhã ba la mật không có tướng nhất định nên gọi là pháp hư dối, 

xoay vần trong năm đường, không thể tự ra khỏi đường sanh tử. Người ta dối 

với ngươi rằng: Ðó là đạo Nhất thiết chủng trí, ta nay nói thật, ngươi thủ chứng 

Niết bàn, đời nay hết khổ". Bồ tát nếu im lặng, ma liền tiếp nói đạo pháp tương 

tợ: "Hoạc quán 36 thứ bất tịnh, hoặc quán bộ xương người, hoặc niệm hơi thở ra 

vào, nhơn đạo ấy chứng được bốn thiền, bốn định vô sắc; nhơn thiền định ấy có 

thể được quả Tu đà hoàn cho đến quả A la hán. Thân này của ngươi do tội báo 

sanh ra; Phật không tán thán thọ thân trở lại trong một khoảnh khắc khảy móng 

tay,  huống  gì  ở  lâu  trong  sanh  tử".  Vị  Bồ  tát  chẳng  thoái  chuyển  nghe  việc  ấy 

tâm vui mừng nghĩ rằng: Tỳ kheo ấy  rất lợi ích cho ta, vì ta nói đạo pháp tương 

tợ, ta được đạo pháp tương tợ ấy liền biết chơn đạo, như người đi đường, biết 

đường  tà  thời  biết  nẽo  chánh,  pháp  làm  chướng  ngại  đạo  cũng  như  vậy.  Bậc 

chẳng thoái chuyển vì là người lớn, quý trọng, nên không tranh cải với Tỳ kheo 

ấy. 

Ác ma thấy Bồ tát im lặng thì vui mừng nói: "Người ấy tín thọ lời ta nên nói tiếp 

với  Bồ tát rằng: Thiện nam tử, có  vô lượng Bồ  tát cúng dường hằng hà sa số 

Phật, hỏi han, khổ hạnh sáu Ba la mật và Bồ tát đạo, ở trước mặt nhận lời Phật 

dạy, chịu thực hành hết thảy hạnh Bồ tát còn không được Vô thượng đạo, nay 

đều thành A la hán, vậy ngươi làm sao muốn được". Bồ tát nghe việc ấy xong im 

lặng.  Ở  ngay  chỗ  đó  ma  liền  hoá  vô  số  Tỳ  kheo  A  la  hán  nói  với  Bồ  tát  rằng: 

"Các Tỳ kheo ấy đều tu Vô thượng đạo đã lâu, nay đều thành A la hán, tại sao 

riêng ngươi muốn thành Phật", Bồ tát lại vui mừng nghĩ rằng: Tỳ kheo ấy vì ta 

nói pháp tợ đạo, chướng đạo. Bồ tát thực hành sáu Ba la mật, được các công 

đức chắc chắn không thối đọa vào Nhị thừa; như lời Phật nói tâm thường không 

lìa sáu Ba la mật mà không được Vô thượng đạo là không có lẽ ấy. Bồ tát nếu 

gặp tri ma sự ấy, thời được lợi ích lớn không có mất, vì thế nên tâm Bồ tát không 

động chuyển, ấy gọi là tướng chẳng thoái chuyển. 

Bấy giờ Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, thoái chuyển đối với pháp 

gì gọi là không thoái chuyển. 

Phật dạy: Ðối với sắc tướng thoái chuyển. Trên lược nói, nay sẽ nói rộng. Nếu 

Bồ tát đối với sắc tướng v.v... đều thoái chuyển được, ấy gọi là tu hết thảy pháp 

tánh không, được vô sanh pháp nhẫn, vào Bồ tát vị.   Vô sanh nhẫn  là cho đến 

pháp vi tế không thể thủ đắc huống gì pháp lớn, ấy gọi là vô sanh. Ðược pháp vô 

sanh ấy không khởi làm các nghiệp, ấy gọi là được vô sanh pháp nhẫn. Bồ tát 

được  vô  sanh  pháp  nhẫn,  ấy  gọi  là  chẳng  thoái  chuyển.  Vô  lượng  loại,  hành, 

tướng mạo như vậy là tướng của chẳng thoái chuyển. 



GIẢI THÍCH: PHẨM CHUYỂN BÁNH XE BẤT THOÁI THỨ 56 

(Kinh Ma Ha Bát Nhã ghi: Phẩm Chuyển Bất Chuyển). 

KINH: Lại nữa Tu bồ đề, Ác ma đi đến chỗ Bồ tát, muốn phá hoại tâm Bồ tát, nói 

rằng:"Nhất  thiết  trí  với  hư  không,  không  có  tướng  gì;  các  pháp  cùng  với  hư 

không, không có tướng gì. trong các pháp hư không, 'không", không có tướng gì 

ấy,  không  có  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  cũng  không  có  chẳng 

được.  Các  pháp  ấy  đều  như  hư  không,  không  có  tướng  gì,  ngươi  luống  chịu 

siêng năng khổ nhọc; Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác mà ngươi được nghe 

nói  đều  là  ma  sự,  chẳng  phải  Phật  nói,  ngươi  nên  phóng  xả  tâm  nguyện  ấy, 

ngươi chớ suốt ngày đêm chịu sự không an ổn, lo khổ, đọa ác đạo". Các thiện 

nam tử, thiện nữ nhơn ấy khi nghe lời chê trách đó nên nghĩ như vầy: Ðó là ác 

ma phá hoại tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác của ta. Các pháp tuy như 

hư không, không có gì của chính nó, tự tướng không mà chúng sanh không biết, 

không thấy, không hiểu, ta đem nghĩa lý các pháp  như  hư không, không có gì 

của  chính  nó,  tự  tướng  không  với  đại  thệ  nguyện  trang  nghiêm,  được  trí  Nhất 

thiết chủng, vì chúng sanh nói pháp ấy, khiến được giải thoát, được quả Tu đà 

hoàn,  quả  Tư  đà  hàm,  quả  A  na  hàm,  quả  A  la  hán,  đạo  Bích  chi  Phật  và  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. Này Tu bồ đề, Bồ tát từ khi mới  phát tâm lại 

đây nghe pháp như vậy nên kiên cố tâm mình, không động không chuyển. Bồ tát 

đem tâm kiên cố, tâm không động không chuyển ấy tu sáu Ba la mật sẽ vào Bồ 

tát vị. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, vì không động chuyển nên gọi là 

chẳng thoái chuyển, động chuyển cũng gọi là chẳng thoái chuyển? 

Phật dạy: Không động chuyển nên gọi là chẳng thoái chuyển, động chuyển nên 

cũng gọi là chẳng thoái chuyển. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, tại sao không động chuyển nên gọi 

là chẳng thoái chuyển, động chuyển nên cũng gọi là chẳng thoái chuyển. 

Phật bảo Tu bồ đề: Nếu Bồ tát đối với Thanh văn, Bích chi Phật địa không động 

chuyển nên gọi chẳng động chuyển. Nếu Bồ tát đối với Thanh văn, Bích chi phật 

địa  động  chuyển  nên  cũng  gọi  là  chẳng  thoái  chuyển.  Tu  bồ  đề  do  hành,  loại, 

tướng mạo ấy nên biết ấy là tướng của Bồ tát chẳng thoái chuyển. Do hành, loại 

tướng mạo ấy nên  ác ma không thể phá hoại tâm Bồ tát, khiến lìa Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát chẳng thoái chuyển, nếu muốn vào Sơ thiền, đệ nhị, 

đệ tam, đệ tứ thiền cho đến diệt thọ tưởng định liền được vào. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát chẳng thoái chuyển, nếu nuốn tu bốn niệm xứ, cho 

đến tám thánh đạo phần, không, vô tướng, vô tác, tam muội cho đến năm thần 

thông liền tu được. Bồ tát ấy tuy tu bốn niệm xứ cho đến năm thần thông, nhưng 

không thọ quả bốn niệm xứ; tuy tu các thiền, không thọ quả các thiền, cho đến 

không thọ quả diệt thọ tưởng định, không chứng quả Tu đà hoàn cho đến không 

chứng đạo Bích chi Phật. Bồ tát ấy cố vì chúng sanh mà thọ thân, theo chỗ thích 

ứng mà làm lợi ích cho họ. Tu bồ đề, do hành, loại, tướng mạo ấy nên biết ấy 

gọi là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát chẳng thoái chuyển ấy thường nhớ đến Vô thượng 

Chánh  đẳng  Chánh  giác  trọn  không  lìa  tâm  Nhất  thiết  trí  nên  không  quí  sắc, 

không quí tướng, không quí Thanh văn, Bích chi Phật, không quí Thí  ba la mật 

cho đến Bát nhã ba la mật; không quí bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô 

sắc,  năm  thần  thông,  không  qúi  bốn  niệm  xứ  cho  đến  tám  thánh  đạo  phần; 

không  quí  mười  trí  lực  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung  của  Phật,  không 

quí sự nghiêm tịnh cõi Phật, không qúi sự thành tựu tuệ giác cho chúng sanh; 

không quí việc thấy Phật, không quí việc gieo trồng thiện căn, vì sao? Vì hết thảy 

pháp tự tướng không, không thấy  pháp  gì có thể  sanh  tâm  quí,  vì sao? Vì  hết 

thảy pháp cùng với hư không, không có gì của chính nó, tự tướng không. Tu bồ 

đề, Bồ tát chẳng thoái chuyển thành tựu tâm ấy đối với bốn oai nghi của thân ra 

vào, đến đi, ngồi nằm, đi ở, nhất tâm không loạn. Này tu bồ đề, do hành, loại, 

tướng mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát chẳng thoái chuyển nếu ở nhà dùng sức phưong tiện 

vì lợi ích cho chúng sanh nên thọ năm dục, bố thí cho chúng sanh, cần ăn cho 

ăn, cần uống cho uống, áo chăn đồ nằm cho đến đồ cần để nuôi sống đều cấp 

cho cả. Bồ tát ấy tự mình tu Thí ba la mật, dạy người tu thí, tán thán việc tu thí, 

hoan hỷ tán thán người tu Thí ba la mật, tu Giới ba la mật cho đến Bát nhã ba la 

mật cũng như vậy. Tu bồ đề, Bồ tát chẳng thoái chuyển khi ở nhà có thể đem 

trân bảo đầy cõi Diêm phù đề thí cho chúng sanh, cho đến đem trân bảo đầy cả 

ba ngàn đại thiên thế giới thí cho chúng sanh; cũng không tự vì tu phạm hạnh, 

không lấn ép khảo đánh người khác khiến họ ưu não. Tu bồ đề, do hành, loại, 

tướng mạo ấy nên biết ấy gọi là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, chẳng thoái chuyển là vị thần cầm kim cương thường theo 

dõi Bồ tát nguyện rằng: Bồ tát ấy sẽ được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, 

ta thường theo dõi, cho đến  vị thần ngũ tánh cầm kim cương thường theo thủ 

hộ. Vì thế nên hoặc trời hoặc ma, hoặc phạm, hoặc các kẻ có sức lớn ở thế giới 

khác, không thể phá hoại tâm Nhất thiết trí của Bồ tát ấy, cho đến khi Bồ tát ấy 

được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Này Tu bồ đề, ấy gọi là tướng chẳng 

thoái chuyển của Bồ tát. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát thường đầy đủ năm căn là tín căn, tinh tấn căn, niệm 

căn, định căn, tuệ căn, ấy gọi là tướng chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát chẳng thoái chuyển là bậc thượng nhơn, chẳng phải 

hạ nhơn. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức thế Tôn, Thế nào là thượng nhơn? 

Phật bảo tu bồ đề: Nếu Bồ tát nhất tâm tu Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác 

tâm  không  tán  loạn,  ấy  gọi  là  thượng  nhơn.  Do  hành,  loại,  tướng  mạo  ấy  nên 

biết ấy là tướng chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát chẳng thoái chuyển nhất tâm thường niệm Phật đạo; 

không làm chú thuật, hoà hợp thuốc thang, không chú thuật quỷ thần khiến nhập 

vào trai gái để hỏi việc lành dữ, trai gái, bỗng lộc, thọ mệnh dài ngắn, vì sao? Vì 

Bồ tát ấy biết các pháp ấy tự tưóng không, vì không thấy tướng các pháp nên 

không  làm  việc  nuôi  sống  một  cách  tà  vạy,  mà  làm  việc  nuôi  sống  một  cách 

thanh tịnh. Này, Tu bồ đề, do hành, loại, tướng mạo ấy nên biết ấy gọi là tướng 

của Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

LUẬN:  Lại  có  tướng  của  Bồ  tát  chẳng  thoái  chuyển  là  nếu  ác  ma  nghĩ  rằng:: 

Nhất thiết trí với hư không bình đẳng. Nhất thiết trí có các danh tự hoặc gọi Nhất 

thiết  trí,  hoặc  gọi  Nhất  thiết  chủng  trí,  hoặc  gọi  Vô  thượng  đạo,  hoặc  gọi  Vô 

lượng Phật pháp, hoặc gọi Bồ đề, đều là danh tự của Nhất thiết trí. Trong đây 

nói Nhất thiết trí nên biết là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Hết thảy Bồ tát 

đều nguyện muốn được Nhất thiết trí, ma đi đến muốn phá hoại nói rằng:"Nhất 

thiết trí ấy trống không, không có gì của chính nó, chỉ các sư dối người vậy thôi, 

như hư không không có gì của chính nó, không sắc, không hình, không thể biết, 

Nhất thiết trí cũng như vậy. Thế nên nói cùng với hư không bình đẳng. Các pháp 

là các pháp trợ đạo giúp đưa đến trí Nhất thiết chủng như sáu Ba la mật v.v... 

pháp ấy cũng  không. Trí Bát nhã không, không có tướng gì  của chính  nó,  các 

pháp chỉ có danh tự, không có thật sự. Ở trong đó không có người được Nhất 

thiết trí, không có đi đến Nhất thiết trí, không có trợ đạo. Ngươi chỉ luống chịu 

cay đắng. thầy ngươi thường dạy ngươi xa lìa ma sự, nhưng Nhất thiết trí chính 

là Ma sự, vì sao? Vì bỏ Niết bàn mà thủ lấy sanh tử. Các kinh ngươi nghe trước 

đó hoặc nghĩa lý về sáu Ba la mật, đều chẳng phải Phật pháp, đều do người tạo 

ra, nay ngươi hối hận gấp, bỏ tà tâm ấy; nếu không bỏ, suốt ngày đêm chịu khổ 

trong ba đường ác". 

Bồ tát chẳng thoái chuyển nghe việc ấy liền giác tri Ma sự, Ma hủy báng Nhất 

thiết trí, muốn khiến ta xa lìa Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, vì sao? Vì hết 

thảy pháp tuy không, không có gì của chính nó nhưng vì chúng sanh phàm phu, 

điên  đảo  che  tâm  nên  không  biết,  không  thấy,  ta  sẽ  lấy  "tự  tướng  không"  làm 

trang  nghiêm  được  Nhất  thiết  trí,  vì  chúng  sanh  nói  pháp.  Nếu  hết  thảy  pháp 

không mà ta lấy thật hữu làm trang nghiêm là không tương ứng, nếu các pháp 

không, trang nghiêm cũng không ấy là tương xứng; vì chúng sanh thuyết pháp 

cũng như vậy. Khiến chúng sanh được quả Tu đà hoàn; quả Tu đà hoàn có hai: 

1.  Là  pháp  vô  vi  dứt  ba  kiết  sử;  2.  Là  quả  Tu  đà  hoàn  hữu  vi  tương  ưng  với 

không, vô tướng, vô tác tam muội. hai thứ ấy đều không: Trong pháp hữu vi do 

ba môn giải thoát nên không; trong pháp vô vi do không có tướng sanh, trụ, diệt 

nên không; cho đến Vô thượng Chánh  đẳng  Chánh giác cũng như  vậy. Bồ  tát 

chẳng thoái chuyển, từ khi mới phát tâm trở đi, nghe pháp ấy kiên cố tâm mình 

không động, không chuyển. Mũi tên phiền não không vào được nên gọi là kiên 

cố; ngoại đạo ác Ma không lay chuyển được nên gọi là không động; không thoái 

chuyển  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  nên  gọi  là  không  chuyển.  Bồ  tát 

đem  ba  tâm  như  vậy  tu  sáu  Ba  la  mật  vào  Bồ  tát  vị.  Nghĩa  chữ  Bồ  tát  vị  như 

trước đã nói. Vào Bồ tát vị gọi là chẳng thoái chuyển. 

Tu bồ đề hỏi: Không chuyển nên gọi là chẳng thoái chuyển, sao chuyển nên gọi 

là chẳng thoái chuyển? 

Phật đáp: Phật đáp bằng hai cách bằng lấy hai đế là Thế đế và Ðệ nhất nghĩa 

đế. Nếu Bồ tát vào Bồ tát vị thời chuyển tâm Thanh văn, Bích chi Phật mà thẳng 

vào Bồ tát vị, ấy gọi là chuyển; không chuyển là vào đệ nhất nghĩa chẳng thoái 

chuyển.  Trong  các  pháp  "nhứt  tướng"  nghĩa  là  "vô  tướng"  còn  không  có  định 

tướng Nhất thừa, huống gì Tam thừa thời không có gì để chuyển. Vì không có gì 

để chuyển nên gọi là chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, chẳng thoái chuyển, tuy hành theo pháp cõi Dục để độ chúng sanh mà 

đối với thiền định thì ra vào tự tại; vì đối với thiền định tự tại nên nếu muốn giáo 

hóa người khác  tu bốn niệm xứ cho đến tám thánh đạo phần, ba môn giải thoát, 

năm  thần  thông  đều  được  tự  tại.  Tuy  vào  thiền  định  mà  tâm  kia  nhu  nhuyến, 

thanh tịnh nên không hưởng thọ cái phước sống lâu ở cõi trời, chỉ ở cõi Dục để 

giáo hóa, nên tuy tu bốn niệm xứ cũng  không chứng  quả Tu đà hoàn cho đến 

Bích chi Phật đạo. Bồ tát ấy xem xét mười phương quốc độ biết chỗ nào có thể 

làm  lợi  ích  chúng  sanh  thời  thọ  thân  sanh  ở  cõi  ấy;  như  vậy  gọi  là  tướng  của 

chẳng  thoái  chuyển.  Bồ  tát  ấy  nhất  tâm  thâm  niệm,  thường  không  xa  lìa  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác nên chỉ quí Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, 

không việc khác nghĩa là thân kim sắc đủ 32 tướng của Phật; vì không bỏ bản 

nguyện độ sanh nên không quí Thanh văn, Bích chi Phật đạo. Người ấy vì quí 

pháp rốt ráo không vô sở đắc nên không quí  việc bố thí, cho đến không quí việc 

gieo trồng căn lành, huống gì lợi dưỡng ngũ dục của thế gian, vì sao? Vì Bồ tát 

xem xét hết thảy pháp tự tướng không, không thấy có thật pháp nhất định có thể 

sanh tâm quí. 

* Lại nữa, có người vì có chỗ tham quí nên tâm lay động không tự an, nếu được 

thời vui mừng, mất thời lo buồn; Bồ tát thời không quí gì, không tham gì nên đối 

với  được  mất  tâm  thanh  tịnh  không  lay  động.  Thân  hành,  khẩu  hành  điều  hòa 

không khác, nên bốn oai nghi nơi thân, nhất tâm thường nhớ không có trái lỗi. 

* Lại nữa, vì thâm nhập Thiền ba la mật. nên bốn oai nghi nơi thân không có trái 

lỗi. 

Hỏi:  Trong  kinh  nói  Bồ  tát  chẳng  thoái  chuyển  có  lực  phương  tiện,  vì  lợi  ích 

chúng sanh nên hưởng thọ năm dục ấy là phương tiện gì? 

Ðáp: Thí như lấy kềm gắp lửa, tuy gắp mà mà không bị cháy tay. Năm dục lạc 

như lửa hay đốt cháy thiện căn của người. Bồ tát suy nghĩ ta xuất gia, chỉ có cái 

thân duy nhất làm sao dùng để bố thí, nhiếp hóa chúng sanh? chúng sanh cần 

nhiều  ăn  uống,  y  phục  mà  vật  chu  cấp  của  ta  lại  ít.  Bồ  tát  vì  nhiếp  hóa  chúng 

sanh nên sanh vào nhà giàu sang để bố thí cho chúng sanh tự do theo chỗ cần 

dùng của họ, chúng sanh xuất gia, tại gia đều được lợi ích. Thí như đại địa, nhân 

dân chim thú đều mong nhờ lợi nhuận. Khi ấy bốn cách tu sáu Ba la mật. Nếu 

xuất gia tán thán việc bố thí thì hoặc có người nói: Ông chỉ có một thân không có 

tài sản mà chỉ dạy người bố thí thời người ta không thể tín thọ; thế nên Bồ tát 

phương tiện làm người cư sĩ, đem tài sản làm sung mãn cho tất cả mà khuyên 

người bố thí, thời người ta tín thọ. Bồ tát hoặc làm Chuyển luân Thánh vương, 

trong khi khởi tâm nghĩ đến việc bố thí thời châu báu đầy cõi Diêm phù đề, như 

vua Ðảnh sinh ở trong cung điện, khởi tâm muốn châu báu thời có châu báu đến 

bên đầu gối; hoặc làm Ðế thích, hoặc làm Phạm vương, mưa châu báu đầy ba 

ngàn  thế  giới  cúng  dường  chư  Phật  sung  mãn  hết  thảy.  Vì  nhiếp  hóa  chúng 

sanh  nên  không  tự  thọ  hưởng.  Người  hưởng  thụ  năm  dục  thời  tâm  sanh  kiêu 

mạn,  lấn  ép  người  khác.  Bồ  tát  thường  dứt  tham  dục,  các  phiền  não  mỏng, 

không sanh kiêu mạn; vì không sanh kiêu mạn, nên không lấn ép người khác, ấy 

là tướng của chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, nếu Bồ tát được vô sanh pháp nhẫn vào Bồ tát vị, được thọ ký, tức 

thời thần kim cương theo dõi thủ hộ; khi thành Phật đạo thời hiện thân kia, khiến 

người trông thấy. Trong đây Phật tự nói nhân duyên: Hoặc người, hoặc phi nhân 

không thể phá hoại; người phá hoại là hoặc giết, hoặc trói, hoặc luận nghị hơn. 

Phi  nhơn  phá  hoại  là  làm  cho  bệnh,  cuồng,  hoặc  cướp  mạng,  hoặc  hiện  thân 

hung dữ làm  cho sợ hãi, hoặc biến làm thân Phật nói tà đạo. Những  việc như 

vậy không thể chiết phục Bồ tát. 

Hỏi: Nếu được thần kim cương thủ hộ thế là Bồ tát tự mình không có sức sao? 

Ðáp: Bồ tát tự mình cũng có sức, lại do công đức của Bồ tát nên hay khiến thần 

kim cương thủ hộ; vì thần kim cương thủ hộ nên tuy chưa được pháp thân mà 

công  đức  vẫn  tăng  thêm.  Lại  khiến  thiên  thần  thấy  thần  kim  cương  hộ  vệ  nên 

càng thêm kinh sợ. Bồ tát đầy đủ năm căn là nếu như người không có năm căn 

mắt, tai v.v... thời không khác gì cây đá; do lực năm căn nên hay thấy, hay nghe. 

Trong  tâm  Bồ  tát  không  có  năm  căn  tín,  tấn,  niệm,  định,  tuệ  tức  là  phàm  phu, 

không vào hàng Thánh. 

Hỏi: Như kinh A tỳ đàm nói: Ai thành tựu năm căn là người không dứt thiện căn, 

cớ sao nay nói người không có năm căn tín, tấn v.v... tức là phàm phu? 

Ðáp: Chúng sanh không dứt thiện căn, tuy thành tựu năm căn nhưng không thể 

phát khởi tác dụng. Thí như trẻ nhỏ tuy có các phiền não, tham dục v.v... nhưng 

chưa thể phát sanh tác dụng, nên nói là không có. Năm căn, tín, tấn, niệm, định, 

tuệ  cũng  như  vậy,  chúng  sanh  tuy  có  mà  không  phát  khởi  tác  dụng  thế  nên 

không kể. Năm căn  tín, tấn, niệm, định,  tuệ có hai loại: 1. là thuộc Thanh văn, 

Bích chi Phật; 2. Là thuộc Phật và Bồ tát. Năm căn thuộc Thanh văn, Bích chi 

Phật hay thâm tín Niết bàn, hay dùng trí tuệ biết thế gian vô thường, không, biết 

được Niết bàn tịch diệt; năm căn thuộc Bồ tát hay sanh tâm từ bi sâu xa đối với 

chúng sanh oán ghét, cũng hay quán thật tướng các pháp là vô sanh, vô diệt, tuy 

chưa được thành Phật cũng có thể tín thọ việc Phật. Lại do năm căn của Bồ tát 

nên  hay  thấy,  hay  nghe,  hay  biết  lực  thần  thông  của  Phật,  chẳng  phải  hàng 

Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  bắt  kịp.  Như  trong  kinh  Bất  Khả  Tư  Nghì  Giải  Thoát 

nói: Xá lợi phất, Mục liên, Tu bồ đề v.v... tuy ở hai bên Phật, song vì không có 

năm căn của Bồ tát nên không thấy Bồ tát đại hội và lực thần thông, cũng không 

nghe Phật nói lý bất khả tư nghì giải thoát. Thế nên nói, nếu Bồ tát đầy đủ năm 

căn tín, tấn v.v... thời gọi là chẳng thoái chuyển. 

Hỏi: Trong các kinh khác nói: Người lành thời thân, khẩu, ý nghiệp không có dữ, 

biết  ân,  báo  ân,  hay  vì  chúng  sanh  nên  từ  bỏ  cái  vui  của  mình  để  an  ổn  cho 

chúng  sanh,  có  làm  việc  lợi  ích  gì  không  cầu  quả  báo,  như  vậy  là  tướng  của 

Thượng nhơn. Vì sao chỉ nói có một việc tâm không tán loạn, tu vô thượng đạo 

gọi là Thượng nhơn? 

Ðáp:  Trong  đây  Phật  tự  lược  nói  chỉ  một  việc  nhất  tâm  không  tán  loạn  là  thu 

nhiếp  các  pháp  lành,  vì  sao?  Vì  quí  trọng  Phật  đạo  nên  các  phiền  não  bị  bẻ 

mỏng, sanh từ tâm sâu xa đối với chúng sanh, tự đem thân mạng cấp thí huống 

gì không biết ân, báo ân. Thường nhất tâm niệm tưởng Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác, giữ giới thanh tịnh, nên không sống theo tà mạng là không làm chú 

thuật,  hoà  hợp  thuốc  thang.  Chú  thuật   là  có  thể  dấu  thân  khiến  người  khác 

không thấy, có thể biến người làm súc thú.  Hòa hợp thuốc thang là dùng mỗi cầu 

Tiên giáng và hòa hợp các thứ thuốc chữa bệnh để cầu tài danh cầu danh.   Chú 

 quỷ  là có người muốn biết việc vị lai, phù chú ma quỷ khiến nhập vào con trai, 

con gái để hỏi việc lành dữ, sanh con trai hay con gái, thọ mạng dài ngắn giàu, 

vui, hơn, thua v.v... Nếu có làm là vì nhiếp hóa chúng sanh, phá tâm kiêu mạn 

của  nó,  không  vì  tài  lợi  danh  vọng,  vì  sao?  Vì  người  ấy  biết  hết  thảy  pháp  tự 

tướng không; nên không thấy các pháp tướng là thân mình, vợ, con, nam nữ; vì 

không thấy tướng ấy nên không làm việc tà để nuôi sống. 

 (Hết cuốn 73 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 74 

KINH: Lại nữa, Tu bồ đề, nay sẽ nói tiếp hành, loại, tướng mạo của Bồ tát chẳng 

thoái chuyển, hãy nhất tâm lắng nghe. 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Bồ  tát  tu  Bát  nhã  ba  la  mật  thường  không  xa  lìa  tâm  Vô 

thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  nên  không  nói  đến  năm  uẩn,  không  nói  đến 

mười hai nhập, không nói đến mười tám giới, vì cớ sao? Vì thường quán niệm 

năm uẩn tướng không, mười hai nhập, mười tám giới không, Bồ tát ấy không ưa 

nói  việc  quan,  vì  sao?  Vì  Bồ  tát  ấy  an  trú  trong  các  pháp  tướng  không,  không 

thấy pháp hoặc sanh hoặc hèn. Không ưa nói việc giặc giả, vì sao? Vì các pháp 

tự tướng không nên không thấy hoặc được, hoặc mất. Không ưa nói việc quân 

bình, vì sao? Vì các pháp tự tướng không, nên không thấy hoặc nhiều, hoặc ít. 

Không ưa nói việc đấu tranh, vì sao? Vì Bồ tát ấy an trú trong các pháp "như" 

nên không thấy pháp hoặc ghét hoặc yêu. Không ưa nói việc phụ nữ, vì sao? Vì 

an trú trong các pháp không, không thấy hoặc đẹp hoặc xấu. không ưa nói việc 

xóm làng, vì sao? Vì các pháp tự tướng không, nên không thấy pháp hoặc khởi, 

hoặc tán. Không ưa nói việc thành ấp, vì sao? Vì an trú trong các pháp thực tế, 

không thấy có hơn có thua. Không ưa nói việc nước, vì sao? Vì an trú trong thực 

tế, không thấy pháp có sở thuộc, không sở thuộc. Không ưa nói việc ta, vì sao? 

Vì an trú trong pháp tánh, không thấy pháp là ta, là không ta, cho đến không thấy 

kẻ biết kẻ thấy. Như vậy, không nói đến các việc thế gian, chỉ ưa nói Bát nhã ba 

la mật, không xa lìa tâm Nhất thiết trí. Nếu khi tu Thí ba la mật chẳng làm việc 

xan tham; khi tu Giới ba la mật chảng làm việc phá giới; khi tu Nhẫn ba la mật 

chẳng làm việc sân hận đấu tranh; khi tu Tấn ba la mật chẳng làm việc giải đãi; 

khi tu Thiền ba la mật chẳng làm việc tán loạn; khi tu Bát nhã ba la mật chẳng 

làm việc ngu si. Bồ tát tuy tu hết thảy pháp không mà vui pháp, yêu pháp. Bồ tát 

tuy tu pháp tánh, thường tán thán pháp bất hoại mà vui thích thiện tri thức là chư 

Phật và Bồ tát, Thanh văn, Bích chi Phật, những vị hay giáo hóa khiến vui thích 

an trú Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Bồ tát ấy thường nguyện muốn thấy 

chư Phật, nghe quốc độ nào có Phật hiện tại thì theo nguyện sanh đến đó; tâm 

như vậy thường hành ngày đêm đó là tâm niệm Phật. Như vậy, Tu bồ đề, Bồ tát 

chẳng thoái chuyển tu Sơ thiền cho đến phi hữu tưởng phi vô tưởng xứ, nhờ sức 

phương tiện, nên muốn khởi tâm cõi Dục, nếu gặp chúng sanh hay tu mười thiện 

đạo, và chỗ hiện tại có Phật thời sanh đến trong đó. Có hành, loại, tướng mạo 

như vậy, nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát chẳng thoái chuyển, khi tu Bát nhã ba la mật an trú 

nội không, ngoại không cho đến vô pháp hữu pháp không; an trú bốn niệm xứ 

cho đến ba môn giải thoát là không, vô tướng, vô tác; ở trong tự địa mỗi mỗi biết 

rõ, không nghi ta là chẳng thoái chuyển hay chẳng phải  chẳng thoái chuyển, vì 

cớ sao? Cho đến không thấy mảy  may pháp hoặc chuyển hoặc không chuyển 

đối  với  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác.  Thí  như  người  được  quả  Tu  đà 

hoàn, an trú trong Tu đà hoàn địa mỗi mỗi tự biết rõ, trọn không nghi, không hối; 

Bồ tát chẳng thoái chuyển cũng như vậy, an trú trong địa vị chẳng thoái chuyển 

trọn không nghi. An trú trong địa vị ấy làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ 

giác cho chúng sanh, các ma sự khởi lên tức thời biết rõ không theo ma sự, mà 

phá hoại ma sự. Thí như người tạo tội ngũ nghịch, cái tâm tạo tội ngũ nghịch cho 

đến  khi  chết  thường  theo  dõi  không  rời,  tuy  có  tâm  khác  cũng  không  thể  làm 

ngăn cách. Bồ tát chẳng thoái chuyển cũng như vậy, tự an trú ở địa vị mình, tâm 

thường bất động hết thảy thế gian người, trời, a tu la không thể động chuyển, vì 

cớ sao? Vì Bồ tát ấy đã vượt khỏi hết thảy thế gian, người, trời, a tu la mà vào 

trong ngôi vị chánh pháp, an trú trong địa vị tự chứng; đầy đủ các thần thông của 

Bồ tát hay nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sanh, từ một cõi 

Phật đến một cõi Phật, ở chỗ mười phương Phật gieo trồng căn lành, thân cận 

hỏi han chư Phật. Bồ tát an trụ như vậy, các ma sự khởi lên niền biết mà không 

theo;  lấy  lực  phương  tiện  đặt  ma  sự  vào  trong  thực  tế,  trong  địa  vị  tự  chứng, 

không nghi, không hối, vì cớ sao? Vì trong thực tế không có tướng nghi, nên biết 

thực tế ấy chẳng phải một chẳng phải hai. Vì nhân duyên ấy nên Bồ tát cho đến 

khi chuyển thân, trọn không hướng đến Thanh văn, Bích chi Phật địa. Bồ tát ấy 

đối với các pháp tự tướng không, không thấy pháp hoặc sanh, hoặc diệt, hoặc 

nhơ, hoặc sạch. Tu bồ đề, Bồ tát ấy cho đến khi chuyển thân cũng không nghi ta 

sẽ  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  hoặc  chẳng  được,  vì  cớ  sao?  Vì 

các pháp tự tướng không tức là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Tu bồ đề, 

Bồ tát ấy an trú trong địa vị tự chứng, không nghe theo lời người khác, không ai 

phá hoại được, vì cớ sao? Vì Bồ tát chẳng thoái chuyển ấy thành tựu trí tuệ bất 

động. Tu bồ đề. do hành, loại, tướng mạo ấy nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái 

chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát ấy nếu có ác Ma hiện làm thân Phật đi đến nói với Bồ 

tát rằng: "Nay ở đây người có thể thủ chứng A la hán đạo, chứ ngươi không có 

được thọ ký Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, cũng chưa được vô sanh pháp 

nhẫn, ngươi cũng có các hành, loại, tướng mạo chẳng thoái chuyển, cũng không 

có tướng được thọ ký Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác". Tu bồ đề, nếu Bồ tát 

nghe lời nói ấy tâm không đổi khác, không biến mất, không khinh, không sợ; Bồ 

tát  ấy  nên  tự  biết  ta  chắc  chắn  theo  chư  Phật  được  thọ  ký  Vô  thượng  Chánh 

đẳng Chánh giác, vì cớ sao? Vì các Bồ tát do các pháp ấy mà được thọ ký, ta 

cũng có pháp ấy được thọ ký. Này Tu bồ đề, hoặc ma, hoặc kẻ bị ma sai khiến 

hiện làm thân Phật đi đến, thọ ký Thanh văn, Bích chi Phật cho Bồ tát, Bồ tát ấy 

nghĩ rằng: Ðó là ác ma hoặc kẻ bị ma sai khiến hiện làm thân Phật đi đến chứ 

chư Phật thời không lẽ nào dạy Bồ tát xa lìa Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, 

dạy an trú vào Thanh văn, Bích chi Phật đạo. Này Tu bồ đề, do các hành, loại, 

tướng mạo ấy, nên biết ấy là tướng chẳng thoái chuyển. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Ác  ma  lại  hiện  làm  thân  Phật  đi  đến  chỗ  Bồ  tát  nói  rằng: 

"Kinh điển của  ngươi  học,  chẳng phải  do Phật nói, cũng chẳng  phải  do Thanh 

văn nói mà là ma nói". Này Tu bồ đề, Bồ tát nên biết rằng: Ðó là ác ma, hoặc ma 

sai khiến, dạy ta xa lìa Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Này Tu bồ đề, nên 

biết Bồ tát ấy đã được Phật quá khứ thọ ký an trú địa vị chẳng thoái chuyển, vì 

cớ sao? Vì các Bồ tát kia đã có các hành, loại, tướng mạo chẳng thoái chuyển. 

Bồ  tát  này  cũng  có  hành,  loại,  tướng  mạo  ấy,  đó  gọi  là  Bồ  tát  chẳng  thoái 

chuyển. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát chẳng thoái chuyển khi tu Bát nhã ba la mật. Vì hộ trì 

các pháp, nên không tiếc thân mạng huống gì vật khác. Bồ tát hộ trì pháp nghĩ 

rằng:  Ta  không  vì  hộ  trì  pháp  của  một  đức  Phật,  ta  vì  hộ  trì  pháp  của  mười 

phương ba đời các đức Phật. này Tu bồ đề, thế nào là Bồ tát hộ trì Phật pháp, 

nên  không  tiếc  thân  mạng?  Tu  bồ  đề,  như  Phật  nói  hết  thảy  các  pháp  chơn 

không, khi ấy có người ngu si phá hoại không tín thọ, nói rằng: Ðó là chẳng phải 

pháp, chẳng phải lành, chẳng phải Thế Tôn dạy. Tu bồ đề, Bồ tát vì hộ trì pháp 

như vậy nên không tiếc thân mạng. Bồ tát cũng nên nghĩ rằng: Chư Phật đời vị 

lai,  ta  cũng  ở  trong  số  ấy  được  thọ  ký,  pháp  ấy  cũng  là  pháp  của  ta,  thế  nên 

không tiếc thân mạng. Tu bồ đề, Bồ tát thấy được sự lợi ích ấy, nên hộ trì pháp 

không  tiếc  thân  mạng.  Tu  bồ  đề,  do  hành,  loại,  tướng  mạo  ấy  nên  biết  đó  là 

tướng chẳng thoái chuyển. 

* Lại  nữa, Tu bồ đề, Bồ tát chẳng thoái  chuyển nghe Phật thuyết  pháp, chẳng 

nghi, chẳng hối, nghe xong thọ trì trọn không quên mất, vì cớ sao? Vì được Ðà 

la ni. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, được  Ðà la ni gì mà nghe Phật thuyết kinh 

pháp không bị quên mất? 

Phật bảo Tu bồ đề: Bồ tát ấy được Ðà la ni văn trì nên nghe Phật nói kinh pháp, 

không quên, không mất, không nghi, không hối. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  chỉ  có  nghe  Phật  thuyết  pháp, 

không quên, không mất, không nghi, không hối hay là nghe Thanh văn, Bích chi 

Phật nói, nghe Thiên long, Qủy thần, A tu la, Khẩn na la, Ma hầu la gìà nói, cũng 

không quên, không mất, không nghi, không hối? 

Phật bảo Tu bồ đề: Có các việc nói năng gì vị Bồ tát được Ðà la ni nghe xong 

đều  không  quên,  không  mất,  không  nghi,  không  hối.  Tu  bồ  đề,  thành  tựu  các 

hành, loại, tướng mạo như vậy, nên biết ấy là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

LUẬN: Phật lại muốn nói kỷ càng về tướng chẳng thoái chuyển, nên bảo Tu bồ 

đề  nhất  tâm  lắng  nghe.  Bồ  tát  thường  không  xa  lìa  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh giác, ưa tu rốt ráo không, nên không ưa phân biệt tướng quyết định của 

năm uẩn, mười hai nhập, mười tám giới, lại không ưa nói việc quốc vương v.v... 

như các ngoại đạo, hưởng thọ người khác cúng dường, vì không có chánh đạo, 

hư dối, nhiễm đắm, tâm muốn giải sầu, nên luận bàn quốc sự, phân biệt cái vui 

thế  lực  của  các  quốc  vương  thời  quá  khứ;  còn  vị  Bồ  tát  chẳng  thoái  chuyển 

không bàn luận các việc ấy, vì thấy hết thảy thế gian thường bị lửa vô thường 

thiêu đốt, chúng sanh đáng thương, ta chưa thành Phật đạo, ta chỉ nên nói pháp 

độ  chúng  sanh,  không  nên  nói  việc  khác.  Vì  hết  thảy  pháp  rốt  ráo  không,  nên 

tướng  lớn  nhỏ  không  thể  thủ  đắc,  việc  giặc,  việc  binh  cũng  như  vậy.  Rốt  ráo 

không tức là như như, pháp tánh, thật tế. Tu sáu Ba la mật, không nói đến sáu 

tệ. Bồ tát tuy an trú trong hết thảy pháp không mà vẫn vui pháp, yêu pháp, vì cớ 

sao? Vì Bồ tát không đắm trước hết thảy pháp không  ấy. Lại tu pháp thứ lớp từ, 

thiền  định,  trí  tuệ  v.v...  vậy  sau  mới  chứng  được  hết  thảy  pháp  không;  pháp 

không ấy không thể miệng nói mà tâm đắm trước được, thế nên trước tu pháp tu 

thứ lớp. 

* Lại nữa, trong pháp tánh không phân biệt các pháp, vì pháp tánh chẳng phải 

tướng phá hoại; Bồ tát không đắm trước pháp tánh, thương xót chúng sanh vì họ 

mà phân biệt pháp thiện, bất thiện, khiến họ được hiểu. Tuy vì chúng sanh nói 

như  vậy  cũng  thường  tán  thán  pháp  không  phá  hoại,  dẫn  dắt  chúng  sanh  vào 

trong pháp tánh. 

* Lại nữa, Bồ tát chẳng thoái chuyển lại không có người thân thiện, chỉ lấy chư 

Phật và đại Bồ tát cùng những người hay tán thán các pháp thực tướng làm thân 

thiện. Công đức và trí tuệ của Bồ tát ấy rất lớn, nên tùy ý đi đến, nếu muốn đến 

các cõi Phật thời tùy ý sanh đến. Bồ tát ấy tuy lìa dục được thiền định, do sức 

phương tiện nên vì chúng sanh mà sanh đến cõi Dục nơi có Phật hiện tại. Sanh 

vào cõi Dục là vì chúng sanh mà lưu lại một phần ái và mạn, chứ không vì quả 

báo thiền định mà sanh cõi Sắc và cõi Vô sắc; chỉ lấy thiền định làm nhu hòa tâm 

mình mà không thọ quả báo thiền định. 

* Lại nữa, Bồ tát ấy, an trú trong nội không v.v... an trú nghĩa là thâm nhập thông 

suốt, tâm không vướng mắc, nên không sanh nghi: Ta la chẳng thoái chuyển hay 

chẳng phải chẳng thoái chuyển, tự tâm thâm nhập trí tuệ ấy gọi là tự  địa chứng.  

Lại Bồ tát ấy không thấy hết thảy pháp hoặc chuyển hoặc không chuyển thế nên 

không sanh nghi. Nghi là thủ tướng có sở đắc, như người đi đêm thấy cây trụi 

nghĩ rằng hình người ta cũng vậy, liền sanh tâm nghi, hoặc chấp hai thủ tướng 

ấy nên gọi là nghi. Bồ tát tu vô tướng tam muội nên đối với hết thảy pháp không 

thủ tướng, thời không có chỗ để sanh nghi. Trong đây Phật nói thí dụ: Như Tu 

đà hoàn từ vô thỉ lại chưa được trí tuệ vô lậu, do dứt ba kiết, nên liền tự mình 

biết được pháp vô lậu đối với tứ đế, tâm quyết định không nghi hoặc khổ hoặc 

vui; bậc  chẳng thoái chuyển  cũng  như  vậy, từ  vô thỉ lại chưa được thật tướng 

các pháp là địa vị chẳng thoái chuyển, đến khi được cũng không sanh nghi. Các 

người  sanh nghi là thấy  việc trái ngược, không giống như điều đã được nghe; 

Bồ  tát  đối  với  hết  thảy  pháp  rốt  ráo  không,  chẳng  thấy  việc  không  giống  như 

pháp đã được nghe, nghi không có chỗ trú nên không nghi. Tự biết đó là đạo rốt 

ráo không thể bàn luận, không thể phá hoại. An trú trong địa vị ấy mà giáo hóa 

chúng sanh, nghiêm tịnh cõi Phật, cũng  có thể dùng sức phương tiện phá các 

ma sự. Pháp chẳng thoái chuyển ấy thường dõi theo Bồ tát cho đến khi thành 

Phật. Trong đây, Phật nói hai thí dụ: 1. Là Tu đà hoàn; 2. Năm tội nghịch. Hai 

tâm ấy sâu nặng nên không thể trừ bỏ: Tâm tu đà hoàn thường không thể từ bỏ; 

tâm tạo năm tội nghịch khi tội hết mới trừ. Như người vận suy, qủy thường theo 

dõi, tâm chẳng thoái chuyển theo dõi Bồ tát còn quá hơn thế. Tâm chẳng thoái 

chuyển, không ai có thể làm chuyển động được; các  việc khổ bức bách không 

thể chuyển động; các sự cúng dường lợi dưỡng cũng không thể làm cho bỏ tâm 

ngộ thật tướng và tâm từ bi. 

Từ trước lại đây nói về tướng mạo của tâm chẳng thoái chuyển, nay nói việc nó 

làm là giáo hóa chúng sanh, là nghiêm tịnh cõi Phật, từ chỗ các đức Phật gieo 

trồng  căn  lành,  từ  một  đức  Phật  hỏi  han  pháp  thâm  yếu  của  chư  Phật  và  các 

pháp  môn  độ  sanh,  mười  phương  các  ma  sự  dấy  lên  mà  không  theo,  do  sức 

phương tiện xem xét ma sự ấy; đúng như Phật pháp xem xét các thân Ma như 

Phật không khác, vì cớ sao? Vì hết thảy pháp và thật tế đồng một tướng, nghĩa 

là vô tướng. Bồ tát khi chuyển thân cũng không hướng đến Thanh văn, Bích chi 

Phật địa, vì sao? Vì Bồ tát khi được địa vị chẳng thoái chuyển biết hết thảy pháp 

thật  tướng  không,  khi  chuyển  thân  ,  tâm  cũng  không  hướng  vào  Nhị  địa,  tâm 

không  nghi  hoặc  được  vô  thượng  đạo,  hoặc  không  được.  Bồ  tát  ấy  đời  đời  

không có ai hàng phục, phá hoại được. 

Phật vì thí nghiệm Bồ tát ấy, nên nêu thí dụ: Nếu ma hiện làm thân Phật đi đến 

muốn dối trá thử Bồ tát ấy mà nói rằng: "Ngươi có thể thủ chứng A la hán trong 

đời nay, chứ ngươi không có tướng chẳng thoái chuyển có thể được Phật đạo; 

vô sanh pháp nhẫn tức là hết thảy pháp, trong đó làm sao có thể nhẫn được". 

Nếu Bồ tát nghe lời ấy tâm không thối mất, Bồ tát ấy tự biết chắc chắn được thọ 

ký từ chư Phật, vì sao? Vì ta có vô sanh pháp nhẫn nghe, ma sự mà không sợ 

hãi. 

* Lại nữa, ác ma biết Bồ tát ấy hoan hỷ liền cho thọ ký Thanh văn, Bích chi Phật 

đạo, hoặc đời nay được quả A la hán, đời sau được Bích chi Phật đạo; nếu Bồ 

tát  không  nghe  theo  lời  ma  biến  hóa  thân  Phật  ấy,  biết  đó  là  ma  hoặc  ma  sai 

khiến, vì cớ sao? Vì thân Phật mà lời nói ma, như thử tiền vàng gõ ra tiếng thời 

biết đó là thật  hay giả. Nếu Phật thọ ký  cho Bồ tát quả  vị Thanh  văn, Bích  chi 

Phật  thời  trọn  không  có  lẽ  đó,  vì  cớ  sao?  Vì  Phật  dùng  các  phương  tiện  đều 

muốn khiến cho mọi người vào Phật đạo chứ làm sao lại dắt Bồ tát đi đến Thanh 

văn. 

* Lại nữa, ma lại hóa làm thân Phật nói với Bồ tát rằng: "Kinh sách của ngươi 

hành trì đều là ma nói". Bồ tát ấy biết đó là ma sự, nên biết Bồ tát ấy đã được 

Phật thọ ký an trú trong tánh chẳng thoái chuyển. 

* Lại nữa, Bồ tát chẳng thoái chuyển rất ưa vui pháp, nên nghe pháp thời tâm 

liền mê say, toàn thân lông dựng ngược. Nghĩ đến tâm đại bi của Phật thời buồn 

vui rơi nước mắt, hoặc đối với pháp thậm thâm sanh tâm vui mừng, nên biết ấy 

là tướng của tâm chẳng thoái chuyển. Thí như quân binh lớn bị thối bại, thời sợ 

hãi  sầu  muộn,  ngã  xuống  đất  giống  như  chết,  bà  con  trông  thấy,  muốn  biết  rõ 

sống chết, lấy gậy đánh vào, nếu thấy có lằn nỗi lên thời biết chắc còn sống. Bồ 

tát cũng  như  vậy,  đều mang thân  xác thịt, cớ sao biết chắc chắn có thể thành 

Phật? Nếu nghe Phật pháp mà trong thân có tướng hiện ra, lông trên thân dựng 

đứng, nhan sắc khác thường, còn người khác nghe pháp không nhập tâm, thời 

không có tướng dị thường, giống như ngươi chết đánh không nỗi lằn. Bồ tát rất 

ưa pháp nên có thể xả thân vì pháp, hoặc Phật, hoặc đệ tử Phật ở giữa đại hội 

nói các pháp rốt ráo không, có một người cuồng chấp lấy tướng âm thanh, danh 

tự, đắm trước rốt ráo không, đưa ra những điều sai quấy rằng: nếu các pháp rốt 

ráo không, thời không có Phật, không có pháp, không có nghiệp tội phước, cũng 

không  có  tu  hành  tinh  tấn  đắc  đạo  chứng  quả,  như  vậy  đưa  ra  vô  lượng  sai 

quấy.  Vi  Bồ  tát  chẳng  thoái  chuyển  quán  sát,  so  lường  biết  người  nào  thuyết 

pháp có tâm không nhiễm trước, theo lời Phật thương xót chúng sanh nên nói; 

và biết người nào cuồng si đắm trước tướng ngôn ngữ, phá hoại rốt ráo không 

nên nói. 

Bấy giờ Bồ tát chẳng thoái chuyển thà chết, hỗ trợ nói rằng: Ðó là người cuồng, 

là người tà kiến, tự chìm vào tà kiến cũng dạy nhiều người rơi vào tà kiến hoại 

diệt Phật pháp. Ôm lòng sân hận quá sâu nên hoặc tự giết, hoặc bảo đệ tử giết. 

Bấy giờ Bồ tát nếu chết đã đến bên mình, mà vì bảo trợ pháp, nên không vì sợ 

hãi  mà  hủy  hoại  pháp  tánh.  Trong  đây  Phật  nói  nhân  duyên:  Bồ  tát  nghĩ  rằng: 

Phật đời vị lai, ta cũng ở trong số ấy, pháp ấy cũng là pháp của ta, vì là pháp của 

ta nên không tiếc thân mạng để thủ hộ. Lại suy nghĩ rằng: Ta trong vô lượng đời 

vì phiền não tà kiến nên mất mạng nhiều vô số. Nay vì phát khởi tâm hổ trợ pháp 

của chư Phật trong ba đời mười phương, hoặc có ích mà chết còn hơn vô ích 

mà sống. Tâm vì pháp như vậy nên không tiếc thân mạng. 

* Lại nữa, Bồ tát chưa thành Phật đạo, theo Phật nghe pháp thậm thâm, lãnh thọ 

được hết, không mất tín lực nên có thể thọ trì, có lực văn trì Ðà la ni nên không 

quên mất, có lực đoạn nghi Ðà la ni nên không nghi. 

Tu bồ đề hỏi: Chỉ nghe lời  Phật, tin tưởng ghi nhớ không nghi, nghe lời  người 

khác cũng như vậy chăng? 

Phật dạy: Hết thảy lời ai nói đều có thể ghi nhớ, hoặc hàng Nhị thừa, trời, rồng 

v.v... nói có đạo lý thời có thể tin tưởng, ghi nhớ, không nghi; không có đạo lý 

thời ghi nhớ, không nghi mà không tin. 

*  Lại  nữa,  có  người  nói:Tín  là  tà  pháp,  không  nghi  điều  bất  thiện  là  thiện.  Có 

người nói hàng chư thiên, rồng, nhị thừa nói, đều là Phật pháp, do tướng chẳng 

thoái  chuyển  ấy  nên  nghe  thời  ghi  nhớ,  không  nghi,  không  hối.  Bồ  tát  ấy  tuy 

chưa làm Phật, nhưng đối với thật tướng các pháp hoàn toàn không có nghi. Do 

hành, loại, tướng mạo như vậy, ấy gọi là Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

Hỏi: Ðược việc gì từ đó trở đi gọi là chẳng thoái chuyển? 

Ðáp: trong luận A tỳ đàm Tỳ ba sa nói: Quá ba a tăng kỳ kiếp về sau, gieo trồng 

nhân duyên về ba mươi hai tướng, từ đó trở đi gọi là chẳng thoái chuyển. Trong 

luận Tỳ ni a ba đà na nói: Từ khi gặp Phật Nhiên Ðăng, lấy năm cành hoa cúng 

Phật, lấy  tóc trải  trên đất để  Phật đi qua, Phật thọ ký cho chẳng thoái chuyển, 

bay lên giữ hư không, dùng kệ tán Phật, từ đó trở đi gọi là chẳng thoái chuyển. 

Trong Bát nhã ba la mật này nếu Bồ tát đầy đủ tu sáu Ba la mật đượclực trí tuệ 

phương tiện không đắm trước Ba la mật rốt ráo không, quán sát hết thảy pháp, 

chẳng sanh chẳng diệt, chẳng thêm, chẳng bớt, chẳng nhơ, chẳng sạch,chẳng 

đến, chẳng đi, chẳng một, chẳng khác, chẳng thường, chẳng đoạn, chẳng phải 

có, chẳng phải không, vô lượng hai pháp đối đãi nhau như vậy, do trí tuệ quán 

sát  phá  hết  thảy  tướng  vô  thường,  sanh  diệt  v.v...  Trước  tiên  nhơn  nơi  vô 

thường v.v... phá điên đảo chấp thường v.v... nay cũng bỏ luôn cách quán chẳng 

sanh,  chẳng  diệt,  chẳng  thường,  chẳng  đoạn  v.v...;  đối  với  chẳng  sanh  chẳng 

diệt  cũng  không  đắm  trước,  cũng  không  rơi  vào  cái  không,  không  có  gì  của 

chính nó; cũng biết đó là tướng chẳng sanh chẳng diệt, chẳng được không đắm 

trước, nên cũng tin  dùng pháp  chẳng sanh, chẳng diệt ấy, đối  với  trí  tuệ chơn 

thật  của  chư  Phật  có  tín  lực  nên  thông  suốt  vô  ngại,  ấy  gọi  là  Bồ  tát  được  vô 

sanh  pháp  nhẫn,  vào  Bồ  tát  vị,  gọi  là  chẳng  thoái  chuyển.  Bồ  tát  ấy  tuy  từ  khi 

mới  phát  tâm  lại  đây,  gọi  là  chẳng  thoái  chuyển,  nhưng  tướng  chẳng  thoái 

chuyển  chưa  đầy  đủ  nên  không  được  Phật  thọ  ký  cho,  vì  sao?  Vì  ngoại  đạo, 

Thánh  nhơn,  chư  Thiên,  tiểu  Bồ  tát  nghĩ  rằng:  Phật  thấy  người  ấy  có  được 

những việc gì mà thọ ký cho? Người ấy chưa đủ nhân duyên an trú trong Phật 

đạo vì sao thọ ký cho; thế nên Phật chưa thọ ký cho. Bồ tát có hai hạng: 1. Là 

mang thân xác thịt còn sanh tử. 2. Là thân pháp tánh sanh. Ðược vô sanh pháp 

nhẫn, dứt các phiền não, sau khi bỏ thân xác thịt được thân pháp tánh sanh. Bồ 

tát  thân  xác  thịt  chẳng  thoái  chuyển  cũng  có  hai  hạng:  Có  hạng  ở  trước  Phật 

được thọ ký; có hạng không ở trước Phật được thọ ký. Nếu gặp lúc Phật không 

ở đời, được vô sanh pháp nhẫn, hạng ấy không ở trước Phật được thọ ký. 

Hỏi: Nếu như vậy có người đọc tụng, giảng nói, nhớ nghĩ đúng, tùy thuận nghĩa 

lý vô sanh pháp nhẫn, người ấy chưa được thiền định, hoặc sanh tâm nghi, hoặc 

bị tâm chấp trước lôi kéo, hạng người như thế là Bồ tát gì? Là Bồ tát chẳng thoái 

chuyển chăng? 

Ðáp:  Người  ấy  không  gọi  là  Bồ  tát  chẳng  thoái  chuyển.  Bồ  tát  chẳng  thoái 

chuyển đối với Phật pháp thậm thâm còn không nghi huống gì đối với pháp môn 

ban đầu là vô sanh nhẫn. Người chưa được chẳng thoái chuyển có hai hạng: 1. 

là có lòng tin ít mà nghi ngờ nhiều. 2. là nghi ngờ ít mà lòng tin nhiều. Tin ít nghi 

nhiều là hơn chút ít đối  với  người đọc tụng Kinh; tin nhiều nghi ít là nếu được 

thiền định tức thời được "nhu thuận nhẫn", vì chưa dứt tâm ái trước pháp nên 

hoặc sanh tâm ái trước, hoặc bị lui mất. Người ấy nếu thường tu tập nhu thuận 

nhẫn ấy, nhu thuận nhẫn tăng trưởng nên dứt tâm ái trước pháp, được vô sanh 

nhẫn, vào Bồ tát vị. Lược nói nghĩa tướng chẳng thoái chuyển đã xong. 



GIẢI THÍCH: PHẨM THÂM ÁO THỨ 57. 

(Kinh Ma Ha Bát Nhã ghi: Phẩm Ðăng Chú Thâm Áo) 

(Kinh Ðại Bát Nhã phần 2 ghi: Phẩm Thậm Thâm Nghĩa Thứ 55) 

KINH: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Bồ tát chẳng thoái chuyển 

ấy  thành  tựu  công  đức  lớn,  thành  tựu  vô  lượng  công  đức,  vô  biên  công  đức. 

Phật bảo Tu bồ đề: Như vậy, như vậy! Bồ tát chẳng thoái chuyển thành tựu công 

đức  lớn  thành  tựu  vô  lượng  vô  biên  công  đức,  vì  sao?  Vị  Bồ  tát  chẳng  thoái 

chuyển ấy được vô lượng, vô biên trí tuệ không chung cùng với hết thảy Thanh 

văn, Bích chi Phật. Vị Bồ tát chẳng thoái chuyển an trú trong trí tuệ ấy nên sanh 

bốn trí vô ngại, được bốn trí vô ngại ấy nên hết thảy thế gian người trời  không 

thể biết cùng tận. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Phật hay  do  nhiều kiếp như cát 

sông Hằng, tán thán các hành, loại, tướng mạo của Bồ tát chẳng thoái chuyển. 

Bạch đức Thế Tôn, có chỗ thâm áo gì Bồ tát chẳng thoái chuyển an trú trong ấy 

mà khi tu sáu Ba la  mật lại đầy đủ bốn niệm  xứ, cho đến đầy đủ trí Nhất thiết 

chủng? 

Phật  khen  Tu  bồ  đề  rằng:  Lành  thay,  lành  thay!  Tu  bồ  đề,  ông  vì  hàng  Bồ  tát 

chẳng thoái chuyển hỏi chỗ thâm áo ấy. Này Tu bồ đề, chỗ thâm áo nghĩa nó là 

không, vô tướng, vô tác, không khởi, không sanh, không nhiễm, xa lìa, tịch diệt, 

như, pháp tánh, thật tế, Niết bàn. Những pháp như vậy là nghĩa thâm áo. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, chỉ có "không" cho đến Niết bàn là 

thâm  áo,  sắc  cũng  là  thâm  áo;  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cũng  thâm  áo;  mắt  cho 

đến ý cũng thâm áo, chẳng phải hết thảy pháp thâm áo ư? 

Phật dạy: Hết thảy pháp cũng là thâm áo, sắc cũng là thâm áo, thọ, tưởng, hành, 

thức cũng thâm áo; mắt cho đến ý cũng thâm áo; sắc cho đến pháp, nhãn giới 

cho đến ý thức giới, thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, bốn niệm xứ cho 

đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác cũng thâm áo. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, thế nào là sắc thâm áo cho đến Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác cũng thâm áo? Phật dạy: Vì sắc "như" thâm áo nên sắc 

thâm áo; vì thọ, tưởng, hành, thức "như" cho đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác "như" thâm áo nên Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác thâm áo. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  thế  nào  là  sắc  "như"  thâm  áo  cho  đến  Vô  thượng  Chánh 

đẳng Chánh giác "như" thâm áo. 

Này  Tu  bồ  đề,  Sắc  "như"  chẳng  phải  là  sắc;  chẳng  phải  lìa  sắc,  cho  đến  thức 

"như"  chẳng  phải  là  thức,  chẳng  phải  là  lìa  thức;  cho  đến  Vô  thượng  Chánh 

đẳng Chánh giác "như" chẳng phải là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, chẳng 

phải lìa Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Hy hữu thay, bạch đức Thế Tôn, do lực phương tiện vi 

diệu  nên  làm  cho  Bồ  tát  chẳng  thoái  chuyển,  lìa  sắc  an  trú  Niết  bàn,  lìa  thọ, 

tưởng, hành, thức an trú Niết bàn, lìa hết thảy pháp, hoặc thế gian hoặc xuất thế 

gian, hoặc có phiền não, hoặc không phiền não, hoặc hữu lậu, hoặc vô lậu mà 

an trú Niết bàn. 

Phật dạy: Như vậy, như vậy! Tu bồ đề, Phật do lực phương tiện vi diệu, nên làm 

cho Bồ tát chẳng thoái chuyển, lìa sắc an trú Niết bàn, cho đến lìa hữu lậu, vô 

lậu pháp mà an trú Niết bàn. Này Tu bồ đề, nếu Bồ tát quán sát, so lường, tư 

duy pháp thậm thâm tương ứng với Bát nhã ba la mật như vậy mà nghĩ rằng: Ta 

nên tu như vậy, như trong Bát nhã ba la mật dạy, ta nên tập như vậy như trong 

Bát nhã ba la mật nói. Tu bồ đề, nếu Bồ tát làm được như kinh nói, học được 

như kinh nói, như trong Bát nhã ba la mật mà quán sát, tinh tấn đầy đủ, khi một 

niệm sanh ra sẽ được vô lượng, vô biên, vô số phước đức, Bồ tát ấy vượt qua 

vô lượng kiếp được gần Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác; huống gì thường tu 

Bát nhã ba la mật ứng hợp  với  tâm niệm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Thí như người nhiều dâm dục, ước hẹn với người nữ đoan chánh, thanh khiết, 

người nữ ấy bị trở ngại không đến đúng kỳ hẹn. Ý Tu bồ đề nghĩ sao? Tâm niệm 

người  ấy  bấy  giờ  để  vào  chỗ  nào?  Bạch  đức  Thế Tôn,  tâm  niệm  người  ấy  để 

chỗ  người  nữ  kia,  thường  nghĩ  rằng:  Tưởng  nhớ  tương  lai  sẽ  cùng  ngồi  nằm 

hoan lạc với người nữ. Nàu Tu bồ đề, người ấy trong một ngày một đêm có bao 

nhiêu niệm sanh khởi? Tu bồ đề thưa: người ấy trong một ngày một đêm có rất 

nhiều niệm sanh khởi. Phật bảo Tu bồ đề: Bồ tát niệm Bát nhã ba la mật đúng 

như trong Bát nhã ba la mật nói, tu đạo ấy trong khoảng môt niệm vượt quá kiếp 

số, cũng như số tâm niệm trong một ngày một đêm của người kia. Bồ tát ấy tu 

Bát nhã ba la mật xa lìa các tội, là xa lìa các tội đối với Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác. Bồ tát ấy tu Bát nhã ba la mật, trong một ngày được công đức thiện 

căn, giả sử các công đức khác chứa đầy cả ba ngàn đại thiên thế giới nhiều như 

cát  sông  Hằng  vẫn  cũng  không  giảm,  đối  với  các  công  đức  tàn  dư  trăm  phần 

không kịp một, ngàn phần ngàn ức vạn phần cho đến toán số, thí dụ cũng không 

thể kịp. 

LUẬn:  Tu  bồ  đề  khi  nghe  nói  tướng  chẳng  thoái  chuyển,  và  công  đức  chẳng 

thoái chuyển tâm rất vui mừng tán thán công đức chẳng thoái chuyển, nên bạch 

Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, bậc chẳng thoái chuyển thành tựu công đức vô 

lượng vô biên. Phật chấp nhận lời khen đó, lại tự nói nhân duyên của công đức 

lớn ấy chính là Bồ tát chẳng thoái chuyển, được vô lượng vô biên trí tuệ không đi 

chung với Thanh văn, Bích chi Phật; cần phải trước biết rồi sau làm, làm xong 

hưởng  công  đức  ấy.  Vì  thế  nói  nhân  duyên  của  công  đức  là  do  nơi  trí  tuệ  vô 

lượng, vô biên. Trí tuệ là Bát nhã ba la mật, Bồ tát an trú trong Bát nhã ba la mật 

ấy, hay sanh ra bốn trí vô ngại: Ðối với thật nghĩa hết thảy pháp, trí tuệ không 

chướng ngại, đã biết nghĩa vô ngại rồi, phân biệt mỗi mỗi danh tự các pháp, vì 

nó biểu thuyết thật nghĩa nên gọi là pháp vô ngại; danh tự ấy phải do ngôn ngữ, 

do ngôn ngữ nên phát xuất các danh tự ấy gọi là từ vô ngại; được pháp vô ngại 

và từ vô ngại nên vui nói thật nghĩa các pháp, ấy gọi là lạc thuyết vô ngại. Bồ tát 

an  trú  trong  bốn  trí  vô  ngại,  hết  thảy  chúng  sanh  vấn  nạn  không  thể  làm  cùng 

kiệt, như nước biển lớn không thể khô kiệt. 

Tu  bồ  đề  nghe  Phật  dạy  đầy  đủ  tướng  chẳng  thoái  chuyển  ở  trong  hai  phẩm 

trên.  Nay  vào  phẩm  này  Phật  mới  mở  cửa  bốn  vô  ngại,  lại  muốn  nói  tướng 

chẳng  thoái  chuyển.  Thế  nên  Tu  bồ  đề  tán  thán  Phật:  Thế  Tôn  có  trí  tuệ  vô 

lượng, vô biên, công đức chẳng thoái chuyển cũng vô lượng, vô biên, nếu Phật 

trải qua kiếp số như cát sông Hằng vui nói cũng không thể cùng tận, tướng mạo 

chẳng thoái chuyển cũng không thể cùng tận. 

Bạch đức Thế Tôn, những gì là chỗ thâm áo của bậc chẳng thoái chuyển? Bồ tát 

chẳng thoái chuyển, an trú chỗ thâm áo ấy thời có thể đầy đủ sáu Ba la mật, bốn 

niệm xứ cho đến trí Nhất thiết chủng? 

Phật khen Tu bồ đề: Ông có thể vì Bồ tát chẳng thoái chuyển hỏi nghĩa thâm áo. 

Này Tu bồ đề, "Không, cho đến Niết bàn" ấy gọi là thâm áo. 

Hỏi: Có những pháp mỗi mỗi phân biệt tỉ mỉ, vì người ta không hiểu nên có thâm 

áo, còn "không", không có gì của chính nó, lấy gì làm thâm áo? 

Ðáp:  Chẳng  phải  miệng  nói  thẳng  danh  tự  nên  "không",  mà  cốt  phân  biệt,  giải 

thích các tướng "hữu", bên trong không thấy có ngã, bên ngoài không thấy thực 

pháp nhất định; được cái "không ấy rồi, xem hết thảy pháp tướng đều là hư dối, 

có lỗi lầm, nếu diệt các tướng lại không nguyện sanh vào ba cõi. Cái "không" này 

là cái "không" do đắc đạo, chẳng phải miệng nói không, thế nên nói thâm áo. 

*  Lại  nữa,  không  lại  cũng  không,  nếu  chấp  trước  cái  không  ấy  thời  có  lỗi  lầm, 

chẳng gọi là thâm áo; nếu cái không phát xuất từ sự phá tà kiến chấp có, ấy là 

thâm áo; nếu đối với không cũng không chấp trước không, nên cũng là thâm áo. 

Lại  nữa,  quán  năm  uẩn  sanh  diệt,  phá  điên  đảo  chấp  thường;  quán  rốt  ráo 

không, phá chấp tướng sanh diệt, vì sao? Vì trong "không' không có vô thường, 

không có sanh diệt. Không có sanh diệt có hai thứ: 1. Là người tà kiến cho thế 

gian thường có nên không có sanh diệt; 2. Là vì phá chấp tướng sanh diệt nên 

nói không có sanh diệt. Trong đây phá chấp tướng sanh diệt, cũng không chấp 

tướng chăng sanh, chẳng diệt, nên gọi là thâm áo. Các phiền não khó trừ nên 

nói sự lìa dục đưọc tịch tịnh là thâm áo, vì sai lầm dễ, chơn thật khó. Như như, 

pháp tánh, thực tế là Niết bàn thâm áo, vì các Phạm thiên và 96 thứ ngoại đạo 

không thể hiểu kịp nên gọi là thâm áo. Lại trong Niết bàn , hết thảy người đắc 

đạo nhập vào vĩnh viễn không ra, cho nên thâm áo. 

Hỏi: Trong đây nói "không" v.v... là thâm áo, ấy là "không" gì? 

Ðáp:  Có  người  nói  ba  Tam  muội  không,  vô  tướng,  vô  tác,  tâm  số  pháp  gọi  là 

"không",  vì  "không"  nên  quán  các  pháp  "không".  Có  người  nói:  "Sắc  sở  duyên 

bên ngoài đều "không" duyên cái ngoại không ấy nên gọi là "không Tam muội". 

Trong đây Phật nói: Chẳng vì không Tam muội nên không, cũng chẳng vì sắc sở 

duyên bên ngoài nên không, vì sao? Vì nếu sắc bên ngoài chẳng thực "không", 

do sức Tam muội làm cho không nên "không", thòi cái không ấy hư dối chẳng 

thật. Nếu duyên cái ngoại không nên sanh tam muội thế cũng chẳng phải, vì cớ 

sao?  Vì  nếu  sắc  pháp  v.v...  thật  là  tướng  "không"  thời  chẳng  sanh  không  tam 

muội. Nếu sanh không tam muội thời chẳng phải là không. Trong đây nói lìa hai 

bên ấy mà nói trung đạo, nghĩa là các pháp nhân duyên hoà hợp sanh, pháp hoà 

hợp ấy không có tướng nhất định nên "không", vì sao? Vì pháp nhân duyên sanh 

không có tự tánh, vì không tự tánh nên tức là rốt ráo không. Rốt ráo không ấy từ 

xưa  đến  nay  vốn  "không",  chẳng  phải  Phật  làm,  cũng  chẳng  phải  người  khác 

làm;  chư  Phật  vì  chúng  sanh  khả  độ  nên  nói  tướng  rốt  ráo  không.  Tướng 

"không" là thực thể của hết thảy pháp, không nhơn bên trong, bên ngoài mà có. 

Tướng  không  có  nhiều  danh  tự  gọi  là  vô  tướng,  vô  tác,  tịch  diệt,  ly,  Niết  bàn 

v.v... 

Tu bồ đề biết các Bồ tát lợi căn đắm sâu vào niết bàn, vì Bồ tát ấy nên hỏi Phật: 

Chỉ có Niết bàn thậm thâm còn các pháp khác không thậm thâm ư? 

Phật đáp: Chơn chánh quán sát sắc mà được Niết bàn, các pháp sắc v.v... nhơn 

Niết bàn nên thậm thâm, thế nên trong Kinh nói: Sắc "như" nên thậm thâm, sắc 

"như" tức là chính quán. 

Tu bồ đề hỏi: Thế nào là vì sắc "như" nên sắc thậm thâm? 

Trong đây Phật tự nói nhân duyên của thậm thâm: Là "như" chẳng là sắc, chẳng 

phải lìa sắc. Thí như lấy bùn làm bình, bùn chẳng phải tức là bình, chẳng lìa bùn 

có bình, cũng không được nói không có bình. 

Tu bồ đề biết pháp nhân duyên ấy thậm thâm như biển cả không có đáy nên tán 

thán rằng: Hy hữu thay Thế Tôn! Phật dùng lực phương tiện vi diệu làm cho các 

Bồ  tát  lìa  sắc  v.v...  mà  an  trú  Niết  bàn,  cũng  không  chấp  đắm  Niết  bàn,  cũng 

không ở thế gian, ấy là lực phương tiện vi diệu. 

Phật chấp nhận lời ấy, khen Bồ tát thực hành thật tướng các pháp được quả báo 

phước đức, bảo Tu bồ đề: Quán sát, so lường pháp thậm thâm tương ứng với 

Bát  nhã  như  vậy,  khi  một  niệm  sanh  khởi,  liền  được  vô  lượng,  vô  biên,  vo  số 

phước đức. 

Hỏi: Pháp vô lậu của hàng Nhị thừa còn không có quả báo phước đức, huống gì 

Ðại  thừa  do  rốt  ráo  không  mà  quán  pháp  lại  được  vô  lượng  phước  đức,  mà 

chính phước đức ấy từ tâm đại bi thương xót chúng sanh phát khởi, như tội do 

não hại chúng sanh mà có? 

Ðáp: Trong tâm vô lậu của hàng Nhị thừa phiền não sạch hết, nên không có quả 

báo,  phước  đức,  còn  Bồ  tát  phiền  não  chưa  hết,  nên  phải  có  phước  đức  quả 

báo. 

* Lại nữa, Nhị thừa chứng đắc đối với thực tế nên đốt cháy hết các công đức; Bồ 

tát chẳng chứng lại sanh trở lại để độ sanh, nên có phước đức. 

* Lại nữa, người ta có sai lầm đối với sự thật nên phước đức ít. Chánh tu hành 

thật sự nên phước đức nhiều, như thí cho súc sanh được phước gấp trăm, thí 

cho người ác được phước gấp ngàn, thí cho người lành được phước gấp mười 

vạn, thí cho người ly dục được phước gấp mười ức vạn, thí cho bậc Thánh Tu 

đà hoàn  v.v... được  phước  vô lượng. Người phàm phu, tuy lìa dục, thực hành 

tâm từ bi, vì không được pháp thực tướng nên không được làm ruộng phước vô 

lượng;  Tu  đà  hoàn  tuy  chưa  ly  dục,  vì  phân  biệt  được  pháp  thực  tướng  nên 

thành phước điền vô lượng. Ngộ được thực tướng các pháp có sâu, có cạn, thế 

nên  Bồ  tát  vì  thâm  nhập  thật  tướng  nên  chỉ  trong  một  khởi  niệm  được  phước 

đức   vô  lượng  vô  biên.  Trong  đây  vì  mỗi  niệm,  mỗi  niệm  phước  đức  rất  nhiều 

nên  nói  thí  dụ:  Tâm  chúng  sanh  tuy  niệm  niệm  sanh  diệt,  nhưng  vì  tương  tục 

sanh nên không biết diệt theo. Như người dâm dục tâm đắm sâu điều dục lạc, vì 

không thỏa tình nên sanh tâm nhớ nghĩ, thủ tướng, mỗi mỗi phân biệt tìm lý do 

vì sao không đến, hoặc vì người con gái đổi lòng mà không đến hoặc bị người 

ngăn trở mà không đến. Sanh tâm giác quán nhiều như vậy, tâm ấy dễ biết, nên 

dùng làm ví dụ. Như vậy, là nhân duyên chỉ trong một niệm mà sự việc đã qua 

một  kiếp;  lại  như  ngưòi  uống  thuốc  yếu,  một  năm  mới  lành  bệnh,  uống  thuốc 

mạnh một ngày có thể lành. Bồ tát cũng như vậy, tu năm Ba la mật lâu ngày mới 

thành Phật. Có người tu Bát nhã ba la mật mau được thành Phật. 

* Lại nữa, công đức của một ngày tu Bát nhã ba la mật, giả sử có hình chất đầy 

cả ba  ngàn đại thiên thế giới  số  như cát sông  Hằng, thời  đối  với  thực thể của 

chánh  công  đức  trong  một  ngày  còn  không  giảm  thua,  đối  với  phước  đức  ấy 

trăm phần không sánh kịp, cho đến toán số, thí dụ cũng không thể kịp. 

KINH: Lại nữa, Tu bồ đề, nếu Bồ tát xa lìa Bát nhã ba la mật mà bố thí Tam bảo, 

Phật bảo,  Pháp bảo, Tỳ kheo  tăng bảo trải số kiếp như cát  sông  Hằng. Ý  ông 

nghĩ sao? Vì Bồ tát ấy do nhân duyên ấy được phước nhiều chăng? Tu bồ đề 

thưa: Bạch đức Thế Tôn, rất hiều, vô lượng, vô biên, vô số. Phật bảo Tu bồ đề: 

Chẳng bằng Bồ Bồ tát ở trong Bát nhã ba la mật thậm thâm, một ngày tu hành 

đúng như kinh nói, được phước đức rất nhiều, vì sao? Vì Bát nhã ba la mật là 

Bồ tát đạo, nương đạo ấy mau được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đề, nếu Bồ tát xa lìa Bát nhã ba la mật mà cúng dường Tu đà hoàn, Tư đà 

hàm, A na hàm, A la hán, Bích chi Phật trải số kiếp như cát sông Hằng. Ý ông 

nghĩ sao, Bồ tát ấy, do nhân duyên ấy được phước nhiều chăng. Tu bồ đề thưa: 

Bạch  đức Thế Tôn,  rất nhiều.  Phật  dạy:  Chẳng bằng Bồ tát tu hành đúng  như 

Bát nhã ba la mật thậm thâm, một ngày được phước rất nhiều, vì sao? Vì Bồ tát 

tu Bát nhã ba la mật vượt quá Thanh văn, Bích chi Phật địa, vào Bồ tát vị, dần 

dần chứng được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đề, Bồ tát xa lìa Bát nhã ba la mật mà tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh 

tấn, thiền định, trí tuệ trải số kiếp như cát sông Hằng. Ý ông nghĩ sao? Bồ tát ấy 

do nhơn duyên ấy được phước nhiều chăng? Tu bồ đề thưa: Bạch đức thế Tôn, 

rất nhiều. Phật dạy: Chẳng bằng Bồ tát tu hành đúng như Bát nhã ba la mật dạy, 

một ngày tu bố thí, trì giới,nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ được phước rất 

nhiều; vì sao? Vì Bát nhã ba la mật là mẹ của Bồ tát, Bát nhã ba la mật hay sanh 

các Bồ tát, các Bồ tát trú trong Bát nhã ba la mật hay đầy đủ hết thảy Phật pháp. 

Tu  bồ  đề,  nếu  Bồ  tát  xa  lìa  Bát  nhã  ba  la  mật,  tu  pháp  thí  trải  số  kiếp  như  cát 

sông Hằng. Ý ông nghĩ sao, Bồ tát ây được phước nhiều chăng? Tu bồ đề thưa: 

Rất  nhiều.  Phật  dạy:  Chẳng  bằng  Bồ  tát  tu  hành  đúng  như  Bát  nhã  ba  la  mật 

thậm thâm dạy, cho đến pháp thí trong một ngày được phước rất nhiều, vì sao? 

Vì Bồ tát ầy không xa lìa Bát nhã ba la mật thời không xa lìa trí Nhất thiết chủng; 

không xa lìa trí Nhất thiết chủng thời không xa lìa Bát nhã ba la mật. Vì thế Bồ tát 

muốn được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác không nên xa lìa Bát nhã ba la 

mật. 

Tu bồ đề, nếu Bồ tát xa lìa Bát nhã ba la mật trải số kiếp như cát sông Hằng mà 

tu bốn niệm xứ, cho đến tám thánh đạo phần, nội không cho đến trí Nhất thiết 

chủng.  Ý  ông  nghĩ  sao!  Bồ  tát  ấy  được  phước  nhiều  chăng?  Tu  bồ  đề  thưa: 

Bạch đức Thế Tôn, rất nhiều. Phật dạy: Chẳng bằng Bồ tát đúng như Bát nhã ba 

la  mật  thậm  thâm  dạy,  trong  một  ngày  tu  bốn  niệm  xứ  cho  đến  trí  Nhất  thiết 

chủng, được phước rất nhiều, vì sao? Vì nếu Bồ tát không xa lìa Bát nhã ba la 

mật mà lay chuyển đối với trí Nhất thiết chủng, thời không có lẽ ấy. Nếu Bồ tát xa 

lìa Bát nhã ba la mật mà đối với trí Nhất thiết chủng lay chuyển, thời có lẽ ấy. Vì 

lẽ ấy nên Bồ tát thường không nên xa lìa Bát nhã ba la mật mà tu hành. 

Tu bồ đề, nếu Bồ tát xa lìa Bát nhã ba la mật mà trải số kiếp như cát sông Hằng, 

tu  tài  thí,  pháp  thí  và  thiền  định,  có  được  phước  đức  đem  hồi  hướng  đến  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. Ý ông nghĩ sao? Bồ tát ấy được phước nhiều 

chăng? Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, rất nhiều, rất nhiều. Phật dạy: Chẳng 

bằng Bồ tát đúng như Bát nhã ba la mật thậm thâm dạy, tu hành tài thí, pháp thí, 

thiền định trong một ngày có được phước đức đem hồi hướng Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác, được phước rất nhiều, vì sao? Vì đây là cách hồi hướng đệ 

nhất, nghĩa là Bát nhã ba la mật hồi hướng; nếu xa lìa Bát nhã ba la mật mà hồi 

hướng,  ấy  không  gọi  là  hồi  hướng.  Vì  vậy,  nên  Bồ  tát  muốn  đưọc  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác nên phương tiện học Bát nhã ba la mật hồi hướng. 

Tu bồ đề, nếu Bồ tát xa lìa Bát nhã ba la mật mà hòa hợp các thiện căn có được 

của chư Phật và đệ tử Phật quá khứ, vị lai, hiện tại sống lâu nhiều kiếp như cát 

sông Hằng để tùy hỷ hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Ý ông nghĩ 

sao? Bồ tát ấy được phước nhiều chăng? Tu bồ đề thưa: Bạch đức thế Tôn, rất 

nhiều. Phật dạy: Chẳng bằng Bồ tát đúng như Bát nhã ba la mật thậm thâm chỉ 

dạy  mà  tu  hành  cho  đến  chỉ  một  ngày,  tùy  hỷ  đem  thiện  căn  hồi  hướng  Vô 

thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  được  phưóc  đức  nhiều.  Vì  vậy  nên  Bồ  tát 

muốn được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, nên học Bát nhã ba la mật và 

phương tiện hồi hướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, như lời Phật dạy: Pháp do nhân 

duyên sanh khởi, đều từ vọng tưởng sanh, chẳng phải thật, làm sao Bồ tát được 

phước  đức lớn?  Bạch đức thế Tôn,  dùng pháp nhân duyên  sanh khởi lẽ  đáng 

không  thể  được  chánh  kiến,  vào  pháp  vị,  lẽ  đáng  không  thể  được  quả  Tu  đà 

hoàn cho đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Phật bảo Tu bồ đề: Như vậy, như vậy! Tu bồ đề, dùng pháp do nhân duyên sanh 

khởi ấy lẽ đáng không được chánh kiến, vào pháp vị, cho đến Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác. Này Tu bồ đề, Bồ tát thực hành Bát nhã ba la mật biết pháp do 

nhân duyên sanh khởi cũng không, không bền chắc, hư dối, không thật, vì sao? 

Vì Bồ tát ấy khéo học nội không, cho đến khéo học vô pháp hữu pháp không. Bồ 

tát ấy an trụ mười tám không ấy, mỗi mỗi quán sát pháp có tạo tác đều không, 

tức không xa lìa Bát nhã ba la mật. nếu Bồ tát như vậy dần dần không xa lìa Bát 

nhã ba la mật, dần dần được vô lượng, vô số, vô biên phước đức. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, vô số, vô lượng, vô biên có gì khác 

nhau? 

Tu bồ đề, vô số là không rơi vào số đếm hoặc trong tánh hữu vi, hoặc trong tánh 

vô  vi.  Vô  lượng  là  cân  lường  không  thể  được  hoặc  quá  khứ,  hoặc  vị  lai,  hoặc 

hiện tại. Vô biên là biên giới các pháp không thể có được. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, vả chăng sắc cũng vô số, vô lượng, vô biên? 

Vả chăng thọ, tưởng, hành, thức cũng vô số, vô lượng, vô biên? 

Này  Tu  bồ  đề,  có  nhân  duyên  khiến  sắc  cũng  vô  số,  vô  lượng,  vô  biên;  thọ, 

tưởng, hành, thức cũng vô số, vô lượng, vô biên. 

Bạch đức Thế Tôn, do nhân duyên gì nên sắc cũng vô số, vô lượng, vô biên? 

Thọ, tưởng, hành, thức cũng vô số, vô lượng, vô biên? 

Phật  bảo Tu bồ  đề:  Vì sac không nên  vô số,  vô  lượng,  vô  biên;  vì thọ, tưởng, 

hành, thức không nên vô số, vô lượng, vô biên. 

Bạch đức thế tôn, chỉ sắc không, thọ, tưởng, hành, thức không; chẳng phải hết 

thảy pháp không ư? 

Này Tu bồ đề, Ta chẳng từng nói hết thảy pháp không ư. 

Bạch đức Thế Tôn, nói hết thảy pháp không. Các pháp không tức là không thể 

cùng tận; vô số, vô lượng, vô biên. Trong "không", số đếm không thể có được, 

lượng không thể có được, biên không thể có được. Do vậy, nên nghĩa không thể 

cùng tận, vô lượng, vô số, vô biên không có khác nhau. Phật bảo Tu bồ đề: Như 

vậy, như  vậy!  Pháp  nghĩa ấy  không có khác biệt,  pháp  ấy không thể  nói, Phật 

dùng sức phương tiện nên phân biệt nói, đó là không thể cùng tận, vô lượng, vô 

số,  vô  biên  vô  trước;  không,  vô  tướng,  vô  tác,  vô  khởi,  vô  sanh,  vô  diệt,  vô 

nhiễm, Niết bàn. Ðó là Phật mỗi mỗi dùng sức phương tiện nói. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Hy  hữu,  bạch  đức  Thế  Tôn!  Thật  tướng  các  pháp 

không  thể  nói  mà  Phật  dùng  sức  phương  tiện  để  nói.  Như  tôi  hiểu  nghĩa  của 

Phật nói; hết thảy pháp cũng không thể nói. 

Phật dạy: Như vậy, như vậy! Tu bồ đề, hết thảy pháp không thể nói, tướng hết 

thảy pháp không thể nói tức là không. Không ấy không thể nói. 

Bạch đức Thế Tôn, nghĩa của không thể nói có thêm, có bớt chăng? 

Phật dạy: Không, Tu bồ đề, nghĩa của không thể nói không thêm, không bớt. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  nếu  nghĩa  của  không  thể  nói  không  thêm,  không  bớt,  thời 

Thí ba la mật cũng sẽ không thêm không bớt, cho đến Bát nhã ba la mật cũng sẽ 

không thêm không bớt; bốn niệm xứ cho đến tám thánh đạo phần cũng sẽ không 

thêm không bớt; bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, năm thần thông, 

tám bội xả, tám thắng xứ, chín định thứ đệ, Phật mười trí lực, bốn điều không 

sợ, bốn trí vô ngại, mười tám pháp không chung của Phật cũng sẽ không thêm 

không bớt. Bạch đức Thế Tôn, nếu Bồ tát tu sáu Ba la mật không thêm cho đến 

mưòi tám pháp không chung không thêm, thời làm sao Bồ tát được Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác? 

Phật  dạy:  Như  vậy,  như  vậy!  Tu  bồ  đề,  nghĩa  của  không  thể  nói  không  thêm, 

không bớt. Bồ tát tập hành Bát nhã ba la mật, vì có sức phương tiện nên nghĩ 

rằng: Ta tăng thêm Bát nhã ba la mật cho đến tăng thêm Thí ba la mật. Lại sẽ 

nghĩ rằng: Chỉ có danh tự nên gọi là Thí ba la mật. Bồ tát khi tu Thí ba la mật, 

đem tâm ấy và thiện căn đúng như tướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác 

mà hồi hướng; cho đến khi tu Bát nhã ba la mật, đem tâm ấy và thiện căn đúng 

như tướng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác hồi hướng. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, thế nào là Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác? 

Phật dạy: Tướng "như" của hết thảy pháp ấy là Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác. 

Bạch đức thế Tôn, thế nào là tướng "như" của hết thảy pháp ấy là Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Sắc  tướng  như;  thọ,  tưỏng,  hành,  thức  như,  cho  đến  Niết 

bàn  tướng  "như"  là  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác;  tướng  "như"  ấy  cũng 

chẳng  thêm  chẳng  bớt.  Này  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  không  lìa  Bát  nhã  ba  la  mật, 

thường quán tướng "như" ấy, không thấy có thêm có bớt, vì nhân duyên ấy nên 

nghĩa của không thể nói không thêm không bớt, Thí ba la mật cũng không thêm 

không bớt, cho đến mười tám pháp không chung cũng không thêm không bớt. 

Này  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  vì  pháp  không  thêm  không  bớt  ấy,  nên  tu  Bát  nhã  ba  la 

mật. 

LUẬN: Lìa Bát nhã ba la mật mà cúng dường Tam bảo, trải kiếp số như cát sông 

Hằng, không bằng một ngày tu Bát nhã. Lại có người sống lâu nhiều kiếp số như 

cát sông Hằng cúng dường Tu đà hoàn v.v... cũng không bằng một ngày tu Bát 

nhã. Trong đây Phật tự nói nhân duyên: Bồ tát tu Bát nhã vượt quá Nhị thừa vào 

Bồ tát vị, thành vô thượng đạo. Lại xa lìa Bát nhã, tu sáu Ba la mật trải kiếp số 

như cát sông Hằng, chẳng bằng một ngày đúng như lời dạy, an trú trong Bát nhã 

tu sáu Ba la mật. Trong đây nói nhân duyên vì sao hơn? Vì Bát nhã là mẹ chư 

Phật, an trú trong Bát nhã là có thể đầy đủ các pháp của chư Phật. Ðó là nói về 

tài thí. Nếu xa lìa Bát nhã mà thực hành pháp thí trải kiếp số như cát sông Hằng, 

chẳng bằng một ngày an trú trong Bát nhã thực hành pháp thí. 

*  Lại  nữa,  xa  lìa  Bát  nhã  mà  theo  pháp  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật,  tu  hành  tứ 

niệm xứ, trải kiếp số như cát sông Hằng chẳng bằng một ngày đúng như lời dạy 

an trú trong Bát nhã, tu tứ niệm xứ cho đến trí Nhất thiết chủng. Trong đây nói lý 

do hơn là vì không xa lìa Bát nhã, mà bị lay chuyển đối với Nhất thiết trí là không 

có lẽ ấy. 

* Lại nữa, Bồ tát lìa Bát nhã mà tài thí, pháp thí, thiền định trải qua kiếp số như 

cát sông Hằng có được phước đức rồi hồi hướng vô thượng đạo, chẳng bằng 

một ngày ấn hợp với Bát nhã mà tài thí, pháp thí, thiền định sanh phưóc đức rồi 

hồi  hướng  vô  thượng  đạo,  vì  sao?  Vì  Bát  nhã  không  có  độc  hại  xen  tạp,  nên 

chính hồi hướng vậy. 

*  Lại  nữa,  nếu  Bồ  tát  xa  lìa  Bát  nhã  mà  sống  lâu  nhiều  kiếp  số  như  cát  sông 

Hằng,  tùy  hỷ  với  công  đức  chư  Phật  ba  đời  mười  phương,  hồi  hướng  đến  vô 

thượng đạo, chẳng bằng một ngày ấn hợp với Bát nhã mà tùy hỷ hồi hướng. 

Bấy giờ, Tu bồ đề gạn hỏi Phật: Như Phật dạy hết thảy pháp hữu vi như huyễn, 

hư  dối  không  thật,  không  thể  sanh  chánh  kiến,  vào  chánh  vị,  làm  sao  Bồ  tát 

phước đức tu trong một ngày mà hơn được. Phật chấp nhận lời  ấy rằng: Như 

vậy,  như  vậy!  Pháp  hữu  vi  đều  hư  dối,  không  được  dùng  pháp  hư  dối  để  vào 

chánh vị, được chánh đạo. Bồ tát khi tu Bát nhã ba la mật, có được phước đức 

biết nó đều hư dối, trống không, không bền chắc, tâm không đắm trước phước 

đức ấy, phước đức ấy thanh tịnh, nên hơn phước đức khác như kim cương tuy 

nhỏ  có  thể  đục  phá  núi  lớn.  Trong  đây  Phật  dạy  Bồ  tát  khéo  học  mười  tám 

không, tuy quán không mà có thể thật hành các công đức; tuy biết Niết bàn vô 

thượng  đạo  mà  vì  thương  xót  chúng  sanh  nên  tu  tập  phước  đức;  tuy  biết  hết 

thảy  pháp  tướng  chẳng  thể  nói  mà  vì  chúng  sanh  mỗi  mỗi  phương  tiện  thuyết 

pháp; tuy biết trong pháp tánh. Nhất tướng vô tướng không có phân biệt mà vì 

chúng sanh phân biệt thiện bất thiện, khả hành, bất khả hành, thủ, xả, lợi, thất 

v.v... nếu Bồ tát tuy quán rốt ráo không, mà vẫn có thể làm các phước đức, ấy 

gọi là tu hành không lìa Bát nhã ba la mật. nếu Bồ tát thường không xa lìa Bát 

nhã ba la mật, thời dần dần được vô số, vô lượng, vô biên công đức, vì sao? Vì 

nếu khi Bồ tát mới học Bát nhã sức phiền não còn mạnh, sức Bát nhã còn yếu, 

dần dần được sức Bát nhã, dứt các phiền não, diệt các hý luận. Thế nên được 

phước đức vô số vô lượng vô biên. Phật tự phân biệt nói vô số là không rơi vào 

trong tánh hữu vi, hoặc tánh vô vi; cân lường ba đời không thể có được nên gọi 

là vô lượng; ranh giới mười phương cũng không thể có được nên gọi là vô biên. 

Tu bồ đề hỏi Phật: Có thể có nhân duyên mà năm uẩn cũng vô số, vô lượng, vô 

biên ư? 

Phật đáp: Có, do năm uẩn "không" nên cũng vô số, vô lượng, vô biên. 

Tu bồ đề thưa: Chỉ có năm uẩn "không" chứ chẳng phải hết thảy pháp không ư? 

Phật đáp: Hết thảy pháp không. 

Tu bồ đề thưa: Pháp không ấy tức không thể cùng tận, không thể cùng tận tức là 

vô số, vô số tức là vô lượng, vô lượng tức là vô biên; thế nên trong "không" ấy 

sự cùng tận không thể có được, nên gọi là vô tận. Số đếm không thể có được 

nên gọi là vô số; sự cân lường không thể có được nên gọi là vô lượng; biên giới 

không thể có được nên gọi là vô biên. Bốn việc ấy danh tuy khác mà nghĩa đồng, 

nghĩa là đồng rốt ráo "không. 

Phật chấp nhận lời ấy rằng: Ðúng như vậy. Lại tự nói nhân duyên: Tướng pháp 

không ấy chẳng thể nói, nếu có thể nói thời chẳng gọi là không. Phật vì tâm đại 

từ bi thương xót chúng sanh nên phương tiện nói ra, miễn cưỡng nói ra danh tự, 

ngôn ngữ để khiến chúng sanh được hiểu. Chữ "không" hoặc nói là không thể 

cùng tận,  vô số,  vô lượng,  vô biên  v.v...  thật tướng ấy không sanh, không tác, 

nên nói là không cùng tận, các bậc thánh khi ngộ được thật tướng các pháp, vào 

Vô  dư  Niết  bàn,  không  rơi  vào  trong  số  sáu  đường;  pháp  thật  tướng  ấy  cũng 

không rơi vào trong số các pháp hữu vi, vô vi, thế nên gọi là vô số; chữ "lượng" 

là dùng trí tuệ cân lường tốt xấu, nhiều ít, lớn nhỏ, phải trái; ở trong thật tướng 

các  pháp,vì  dứt  hết  các  tướng  ấy  nên  gọi  là  vô  lượng.  Thật  tướng  các  pháp 

không thể lường nên gọi là vô biên. Thật tướng các pháp vốn tịch diệt nên gọi là 

vô trước. Trong thật tướng các pháp, tướng ngã và ngã sở nhất định không thể 

có được nên nói là  không. Vì  "không" nên  vô tướng,  vô tướng thời không tác, 

không khởi. Vì pháp ấy thường trú không hoại nên vô sanh vô diệt. Vì pháp ấy 

dứt được ô nhiễm của ba cõi nên gọi là  không nhiễm, vì pháp ấy không dệt nên 

nghiệp phiền não nên gọi là Niết bàn. Như vậy có vô lượng danh tự theo mỗi mỗi 

nhân duyên nói thật tướng các pháp. 

Bấy giờ, Tu bồ đề bạch Phật rằng: Hy hữu thay! Thật tướng các pháp tuy không 

thể  nói  mà  Phật  dùng  sức  phương  tiện  để  nói;  như  con  hiểu  nghĩa  Phật  dạy 

chẳng phải chỉ có thật tướng không thể nói mà hết thảy các pháp cũng không thể 

nói.  Phật  chấp  nhận  lời  ấy  và  nói  nhân  duyên:  Hết  thảy  pháp  rốt  cuộc  trở  về 

"không",  vì  trở  về  "không"  nên  không  thể  nói,  nghĩa  của  không  thể  nói  tức  là 

không thêm, không bớt. Nếu hết thảy pháp không thêm không bớt thời sáu Ba la 

mật và các thiện pháp cũng không thêm không bớt. 

Nếu sáu Ba la mật và các thiện pháp không thêm thời làm sao được vô thượng 

đạo. 

Phật chấp nhận lời đó và nói nhân duyên: Pháp tuy không thêm, bớt mà có thể 

được  vô  thượng  đạo  nghĩa  là  vị  Bồ  tát  tập  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  và  sức 

phương tiện, nên tuy tu các pháp trợ đạo như Thí ba la mật. Nhờ dứt ngã, ngã 

sở và kiêu mạn nên không nghĩ rằng ta tăng trưởng được sáu Ba la mật, không 

chấp thủ tướng trong, tướng ngoài, tu các thiện pháp đúng như tướng vô thượng 

đạo mà hồi hướng. 

Tu bồ đề hỏi: Thế nào là vô thượng đạo? 

Phật đáp: Các pháp "như" là vô thượng đạo. 

Tu bồ đề hỏi: Những gì là hết thảy pháp? 

Phật đáp: Sắc pháp v.v... cho đến Niết bàn. Tướng "như" tịch diệt của các pháp 

ấy  là  tướng  vô  thượng  đạo.  Tịch  diệt  là  không  thêm,  không  bớt,  không  cao, 

không hạ, diệt các phiền não, hý luận, không động, không hoại, không bị chướng 

ngại. Bồ tát do Bát nhã ba la mật và sức phương tiện nên có thể làm cho bố thí 

đồng như tướng tịch diệt. Có các nhân duyên như vậy nói về tướng vô thượng 

đạo. Nếu Bồ tát thường nghĩ đến tướng vô thượng đạo tịch diệt thời làm cho hết 

thảy pháp đều đồng tướng tịch diệt cũng quán sát nghĩa bất khả thuyết là tướng 

chẳng thêm chẳng bớt; Bồ tát như vậy mau được vô thượng đạo, vì không thêm 

không bớt, không thể thủ đắc. 

 (Hết cuốn 74 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 75 

KINH:  Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bồ  tát  dùng  tâm  lúc  đầu 

được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác hay dùng tâm lúc sau được Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác? Bạch đức Thế tôn, tâm lúc đầu không đi đến tâm lúc 

sau, tâm lúc sau không ở nơi tâm lúc đầu. Như vậy, mỗi tâm tâm số pháp không 

cùng lúc làm sao thiện căn tăng trưởng? nếu thiện căn không tăng trưởng làm 

sao sẽ được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác? 

Phật bảo Tu bồ đề: Ta sẽ nói thí dụ cho ông rõ, người trí nghe được thí dụ thời 

đối với nghĩa dễ hiểu. Này Tu bồ đề, thí như thắp đèn, dùng ngọn lửa lúc đầu đốt 

tim đèn hay dùng ngọn lủa lúc sau đốt tim đèn? Tu bồ đề thưa: Chẳng phải ngọn 

lửa lúc đầu đốt cháy tim đèn, cũng chẳng phải lìa ngọn lửa lúc đầu; chẳng phải 

ngọn lửa lúc sau đốt tim đèn, cũng chẳng phải lìa ngọn lửa lúc sau. 

Này Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? Tim đèn cháy chăng? 

Bạch đức Thế Tôn, tim đèn thật cháy. 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Bồ  tát  cũng  như  vậy,  chẳng  dùng  tâm  lúc  đầu  được  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác, cũng chẳng lìa tâm lúc đầu được Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác; chẳng dùng tâm lúc sau được Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh  giác,  cũng  chẳng  lìa  tâm  lúc  sau  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác, mà được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Tu bồ đề! Trong đây Bồ tát 

từ khi mới phát tâm tu Bát nhã ba la mật đến khi đầy đủ mười địa thời được Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, những gì là mười địa mà Bồ tát 

đầy đủ rồi mới được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác? 

Phật dạy: Bồ tát đầy đủ Càn huệ địa, Tánh địa, Bát nhân địa, Kiến địa, Bạt địa, 

Ly dục địa, Dĩ tác địa, Bích chi phật địa, Bồ tát địa, Phật địa. Ðầy đủ mười địa ấy 

là được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Tu bồ đề, Bồ tát học mười địa ấy 

xong,  chẳng  phải  tâm  lúc  đầu  đưọc  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  cũng 

chẳng phải lìa tâm lúc đầu được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác; chẳng phải 

tâm lúc sau được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, cũng chẳng phải lìa tâm 

lúc sau được Vô thượng  Chánh đẳng  Chánh giác  mà được Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, pháp nhân duyên ấy rất sâu, chẳng phải tâm 

lúc đầu, chẳng phải lìa tâm lúc đầu; chẳng phải tâm lúc sau, chẳng phải lìa tâm 

lúc sau được Vô thượng  Chánh đẳng  Chánh giác  mà được Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác. 

Phật bảo Tu bồ đề: Ý ông nghĩ sao? Nếu tâm diệt rồi, tâm ấy có sanh lại chăng? 

- Thưa không. Bạch đức Thế Tôn! 

Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? Tâm sanh là tướng diệt chăng? - Là tướng diệt, bạch 

đức Thế Tôn! 

Tu bồ đề, ý ông  nghĩ sao? Cũng trụ  như vậy chăng?  - Cũng trụ như  vậy, như 

"như" mà trụ. 

Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? - Nếu tâm ấy như "như" mà trụ sẽ là thực tế chăng? - 

Thưa không, bạch đức Thế Tôn! 

Tu bồ đề ý ông nghĩ sao? "Như" ấy rất sâu chăng? - Rất sâu, rất sâu, bạch đức 

Thế Tôn! 

Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? Chỉ "như" là tâm chăng? - Thưa không, bạch đức Thế 

Tôn! 

Lìa "như" là tâm chăng? - Thưa không, bạch đức Thế Tôn! 

Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? "Như' thấy "như" chăng? - Thưa không, bạch đức Thế 

Tôn! 

Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? Nếu Bồ tát tu hành được như vậy là tu hành Bát nhã 

ba la mật thậm thâm chăng? Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, nếu Bồ tát tu 

hành được như vậy là tu hành Bát nhã ba la mật thậm thâm. 

Tu bồ đề ý ông nghĩ sao? Bồ tát tu hành như vậy là ở chỗ nào tu hành? - Tu bồ 

đề thưa: nếu Bồ tát tu hành được như vậy là không có chỗ tu hành. Vì sao? Vì 

nếu  Bồ tát tu hành  Bát nhã  ba la mật an trú trong các pháp "như", thời không 

khởi niệm như vậy, không có chỗ khởi niệm, không có người khởi niệm. 

Phật bảo Tu bồ đề: Nếu Bồ tát tu hành như vậy là ở chỗ nào tu hành?  - Tu bồ 

đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, Bồ tát tu hành như vậy là ở trong đệ nhất nghĩa tu 

hành, vì hai tướng không thể có được. 

Tu  bồ  đề,  ý  ông  nghĩ  sao?  Ðó  là  tướng  hư  hoại  của  Bồ  tát  chăng?  -  Thưa 

không, bạch đức Thế Tôn! 

Phật bảo Tu bồ đề: Sao gọi là tướng chẳng hư hoại? - Tu bồ đề thưa: Bồ tát tu 

Bát  nhã  ba  la  mật  không  nghĩ  rằng  ta  sẽ  phá  hoại  tướng  các  pháp.  Bạch  đức 

Thế Tôn, Bồ tát tu Bát nhã ba la mật chưa đầy đủ mười trí lực, bốn điều không 

sợ,  bốn  trí  vô  ngại,  đại  từ  đại  bi,  mười  tám  pháp  không  chung  của  Phật,  thời 

không được Vô thượng Chánh đẳng chánh giác. Bạch đức Thế Tôn, Bồ tát do 

sức phương tiện nên đối với các pháp không chấp thủ tướng, cũng không phá 

hoại tướng nó, vì sao? Vì Bồ tát biết hết thảy pháp tự tướng không. Bồ tát an trú 

trong tự tướng không ấy vì chúng sanh nên vào ba tam muội, dùng ba tam muội 

để thành tựu tuệ giác cho chúng sanh. 

Bạch đức thế Tôn! Làm sao Bồ tát vào ba tam muội mà thành tựu tuệ giác cho 

chúng sanh. 

Phật dạy: Bồ tát an trú ba tam muội ấy thấy chúng sanh ở trong pháp tác khởi tu 

hành. Bồ tát dùng sức phương tiện dạy khiến được pháp không tác khởi; thấy 

chúng sanh ở trong ngã tướng tu hành, Bồ tát dùng sức phương tiện dạy khiến 

tu hành 'không"; thấy chúng sanh ở trong hết thảy tướng tu  hành, Bồ tát dùng 

sức phương tiện dạy khiến tu hành vô tướng. Như vậy, Tu bồ đề, Bồ tát tu Bát 

nhã ba la mật,  vào ba tam muội, dùng  ba tam muội để thành tựu tuệ giác cho 

chúng sanh. 

LUẬN: Tu bồ đề hỏi Phật: Dùng tâm ban đầu được Vô thượng đạo hay dùng tâm 

sau được. 

Hỏi: Cớ gì Tu bồ đề nạn hỏi việc ấy? 

Ðáp: Ở đoạn trên kia Tu bồ đề nghe nói các pháp chẳng thêm, chẳng bớt, tâm 

sanh nghi: Nếu các pháp chẳng thêm, chẳng bớt thời làm sao được Vô thượng 

đạo. 

* Lại nữa, nếu do như thật tu hành đúng đắn được vô thượng đạo, thời chỉ có 

Phật được như vậy, còn Bồ tát chưa dứt hết phiền não, vô minh, làm sao có thể 

như thật tu hành đúng đắn? 

* Lại nữa, ở trong đây Tu bồ đề tự nói lý do gạn hỏi, đó là tâm lúc đầu không đến 

tâm  lúc  sau,  tâm  lúc  sau  không  ở  nơi  tâm  lúc  đầu,  làm  sao  tăng  trưởng  được 

thiện căn để được vô thượng đạo? Vì nhân duyên như vậy nên hỏi rằng, dùng 

tâm lúc đầu được hay tâm lúc sau được? Phật lấy pháp nhân duyên sâu xa trả 

lời rằng: Không dùng tâm lúc đầu được, cũng không lìa tâm lúc đầu được, vì cớ 

sao? Nếu chỉ dùng tâm lúc đầu được, không dùng tâm lúc sau được ấy thời Bồ 

tát mới phát tâm, lẽ đáng liền là Phật. Nếu không có tâm lúc đầu làm sao có tâm 

thứ hai, thứ ba? Tâm thứ hai thứ ba lấy tâm lúc đầu làm nhân duyên căn bản. 

Cũng không chỉ có tâm lúc sau, cũng không lìa tâm  lúc sau nghĩa là tâm lúc sau 

cũng không lìa tâm lúc đầu, nếu không có tâm lúc đầu thời không có tâm lúc sau. 

Tâm lúc đâu tập hợp vô lượng công đức, đến tâm lúc sau thời đầy đủ, vì đầy đủ 

nên có thể dứt hết phiền não và tập khí, được vô thượng đạo. 

Ở trong đây, Tu bồ đề tự nói nhân duyên gạn hỏi: Tâm tâm số pháp lúc đầu và 

lúc sau không hiện có cùng lúc, không hiện có cùng lúc thời tâm quá khứ đã diệt, 

không hòa họp được, nếu không hòa hợp thời thiện căn không nhóm, thiện căn 

không nhóm, thời làm sao thành vô thượng đạo? 

Phật lấy thí dụ hiện tiền để đáp: nhu tim đèn chẳng phải riêng ngọn lửa lúc đầu 

đốt cháy, cũng chẳng phải lìa ngọn lửa lúc đầu; chẳng phải riêng ngọn lửa lúc 

sau đốt cháy, cũng chẳng lìa ngọn lửa lúc sau mà đốt cháy tim đèn. Phật nói với 

Tu bồ đề: mắt ông thấy tim đèn đốt cháy, chẳng phải ngọn lửa lúc đầu, chẳng 

phải ngọn lửa lúc sau mà tim đèn đốt cháy, ta dùng mắt Phật thấy Bồ tát được 

vô thượng đạo chẳng do tâm lúc đầu được, cũng chẳng lìa tâm lúc đầu; chẳng 

do tâm lúc sau được, cũng chẳng lìa tâm lúc sau mà được vô thượng đạo. Ðèn 

thí dụ cho Bồ tát đạo, tim đèn thí dụ cho phiền não vô minh, ngọn lửa thí dụ cho 

trí tuệ tương ưng Sơ địa cho đến trí tuệ tương ưng với Kim cang tam muội, đốt 

cháy tim đèn vô minh phiền não. Cũng chẳng phải ngọn lửa trí tuệ của tâm lúc 

đầu, cũng chảng phải ngọn lửa trí tuệ của tâm lúc sau mà tim đèn vô minh phiền 

não  bị  đốt  cháy  hết,  được  thành  vô  thượng  đạo.  Trong  đây  Phật  lại  giải  thích 

nhân duyên được thành vô thượng đạo, là Bồ tát từ khi mới phát tâm trở đi, tu 

Bát nhã ba la mật đầy đủ Sơ địa đến Thập địa, mười địa ấy đều hỗ trợ thành vô 

thượng đạo. 

Mười Ðịa: 

1.Càn huệ địa có hai: 1. là Thanh văn. 2. Là Bồ tát. hàng Thanh văn chỉ vì cầu 

Niết  bàn  nên  siêng  năng  tinh  tấn,  trì  giới  thanh  tịnh,  kham  chịu  tu  hành  hoặc 

quán  Phật  tam  muội,  hoặc  quán  bất  tịnh,  hoặc  tu  từ  bi,  hoặc  quán  vô  thường 

v.v... phân biệt nhóm các pháp thiện, bỏ pháp bất thiện, tuy có trí tuệ mà không 

được nước thiền định thời không thể đắc đạo nên gọi là  Càn huệ địa.  Còn Bồ tát 

thời từ khi mới phát tâm cho đến khi chưa được thuận nhẫn là Càn huệ địa. 

2.  Tánh địa  là hàng Thanh văn tu từ noãn pháp cho đến thế gian đệ nhất pháp; 

còn hàng Bồ tát được thuận nhẫn, ưa đắm thật tướng các pháp, không sanh tà 

kiến, được nưóc thiền định. 

3.  Bát nhơn địa  là tu từ khổ pháp nhẫn cho đến đạo tỷ nhẫn (hoặc gọi đạo loại 

nhẫn - ND); mười lăm tâm ấy đối với hàng Bồ tát là vô sanh pháp nhẫn, vào Bồ 

tát vị. 

4.  Kiến địa  là được thánh quả ban đầu, là quả Tu đà hoàn, còn đối với Bồ tát là 

địa vị chảng thoái chuyển. 

5.  Bạt địa  hoặc là Tu đà hoàn, hoặc là Tư đà hàm, đoạn được sáu phần phiền 

não trong chín phần não tư hoặc của cõi Dục; còn đối với Bồ tát là đã vượt quá 

địa vị chẳng thoái chuyển cho đến chưa thành Phật, dứt các phiền não và các 

tập khí khác. 

6.  Ly dục địa  là lìa các phiền não tham dục của cõi Dục, ấy gọi là A na hàm; còn 

đối với Bồ tát, vì lìa nhân duyên của năm dục, nên được năm thần thông. 

7.  Dĩ tác địa  la hàng Thanh văn được tận trí, vô sanh trí, được A la hán; còn đối 

với Bồ tát là thành tựu Phật địa. 

8.  Bích chi Phật địa  là đời trước gieo trồng nhân duyên về Bích chi Phật đạo, đời 

này được chút ít nhân duyên xuất gia cũng quán lý nhân duyên sâu xa mà thành 

đạo gọi là Bích chi Phật. 

9.  Bồ tát địa  là từ Càn huệ địa trở đi cho đến ly dục địa. Lại nữa, Bồ tát địa là từ 

Hoan hỷ địa cho tới  Pháp vân địa. Có người nói từ khi mới phát tâm trở đi cho 

đến Kim cang tam muội là Bồ tát địa. 

10.  Phật  địa   là  đối  với  các  Phật  pháp  như  trí  Nhất  thiết  chủng  v.v...  Bồ  tát  ở 

trong tự địa (là ở trong địa vị của chính mình -N.D) được đầy đủ; đối với mỗi mỗi 

địa quán đầy đủ, hai việc ấy đủ nên gọi là đầy đủ. 

Hỏi: Cớ sao không nói Bồ tát tương tự Bích chi phật địa? 

Ðáp: Các địa khác không nói danh tự, chỉ Bích chi Phật địa nói danh tự là Bích 

chi Phật. 

* Lại nữa, Bồ tát hay phân biệt biết chúng sanh có thể dùng nhân duyên Bích chi 

Phật  để  được  độ,  nên  Bồ  tát  dùng  trí  tuệ  thực  hành  việc  Bích  chi  Phật.  Như 

trong kinh Thủ Lăng Nghiêm nói: Bồ tát Văn thù thi lị trải 72 ức lần làm Bích chi 

Phật. Bồ tát cũng như vậy. Ðầy đủ chín địa, tu tập Phật pháp tuy chưa đầy đủ 

mười trí lực, bốn điều không sợ, tuy chưa đầy đủ, do tu tập gần Phật nên gọi là 

đầy đủ. Vì vậy, nói mười địa đầy đủ nên được vô thượng đạo. 

Các  pháp  ấy  đều  do  nhân  duyên  hòa  hợp,  nên  chẳng  phải  tâm  lúc  đầu,  cũng 

chẳng lìa tâm lúc đầu; chẳng phải tâm lúc sau, cũng chẳng lìa tâm lúc sau mà 

được vô thượng đạo. Tu bồ đề tôn trọng pháp ấy nên tán thán rằng: Bạch đức 

Thế Tôn, pháp nhân duyên ấy rất sâu nghĩa là tâm quá khứ không diệt, không 

trụ mà có thể tăng trưởng được thành vô thượng đạo. Việc ấy rất sâu xa hy hữu, 

khó có thể tin hiểu, tâm ấy là trụ hay là diệt ư? 

Phật hỏi ngược lại Tu bồ đề: Ý ông nghĩ sao? Kinh nói: "Nếu tâm diệt rồi có sanh 

lại  chăng?"  là  các  pháp  tuy  rốt  ráo  không,  chẳng  sanh,  chẳng  diệt;  nhưng  vì 

chúng sanh dùng sáu căn thấy pháp có sanh có diệt nên Phật hỏi tâm diệt rồi có 

sanh lại chăng? Tu bồ đề thưa: Thưa không, bạch đức Thế Tôn. Vì sao? Vì tâm 

diệt  rồi  làm  sao  sanh  trở  lại.  Nếu  tâm  diệt  rồi  sanh  trở  lại  thời  rơi  vào  chấp 

thường.  Kinh  nói:  "Nếu  tâm  sanh  là  tướng  diệt  chăng?"  Là  ở  trên  hỏi  tâm  quá 

khứ xong, nay hỏi tướng của tâm hiện tại sẽ diệt chăng? Thế nên đáp là tướng 

diệt, vì sao? Vì sanh diệt là tướng đối đãi, có sanh ắt có diệt, nên trước không 

mà nay có, có rồi lại hoàn không. 

Kinh nói: "Tướng tâm diệt là diệt chăng?" Là hoặc tướng tâm diệt là diệt ư hay 

còn có diệt ư? Ðáp: Thưa không, bạch đức Thế Tôn, vì sao? Vì nếu tướng tâm 

diệt tức là diệt thời một tâm có hai lúc: Lúc sanh và lúc diệt. Nói vô thường là nói 

tâm tồn tại không quá một niệm, như trong kinh A tỳ đàm nói: Có pháp sanh, có 

pháp chẳng sanh; có pháp sắp sanh, có pháp không sắp sanh; có pháp diệt, có 

pháp không diệt; có pháp sắp diệt, có pháp không sắp diệt. Pháp sanh hiện tại ở 

trong  một  tâm  có  hai:  1.  Là  sanh.  2.  Là  sắp  diệt.  Sanh  chẳng  phải  tướng  sắp 

diệt,  tướng  sắp  diệt  chẳng  phải  sanh;  việc  ấy  không  đúng,  cho  nên  Tu  bồ  đề 

đáp, không. Kinh nói: "Sẽ trụ như vậy chăng?". Là nếu tướng diệt chẳng phải tức 

là diệt, thời có lẽ thường trụ chăng? Nếu thường trụ tức tướng không diệt. 

Phật gạn qua gạn lại như vậy, Tu bồ đề lý cùng nên nghĩ rằng: Ta nếu nói tướng 

diệt tức là diệt, thời một tâm rơi vào trong hai lúc; nếu nói chẳng diệt thì sự thật 

là tướng diệt làm sao nói rằng chẳng diệt. Vì hai lẽ trên đều có lỗi nên Tu bồ đề 

tự đem trí tuệ đã được chứng đắc mà đáp; Bạch đức Thế Tôn, trụ như vậy, như 

"như" trụ. 

Kinh nói: "Nếu tâm ấy như "như" trụ, thời sẽ là thực tế chăng?". Là nếu nói tâm 

tương đồng với "như" mà trụ, thì "như" tức là thực tế. Nếu như vậy tâm có thể 

tức là thực tế chăng? - Tu bồ đề thưa: Thưa không, bạch đức Thế Tôn! Vì sao? 

Vì Tu bồ đề đã lâu tôn trọng thực tể, nhưng tâm là pháp hư dối, sức trí tuệ của 

hàng  Tiểu  thừa  ít,  không  thể  quán  tâm  tức  là  thật  tế,  thế  nên  Tu  bồ  đề  đáp 

không. 

Hỏi: Nếu Tu bồ đề đã nói tâm như "như", cớ sao tâm không được là thực tế? 

Ðáp: "Như" là thật tướng hết thảy pháp, thật tướng của tâm cũng là "như". Ý Tu 

bồ đề muốn nói những điều do sáu căn của phàm phu thấy được, hư dối, điên 

đảo cho nên có lỗi, nay nói tâm tướng "như' như thật không có lỗi, nên nói như 

như mà trụ. Lại thật tế tức là Niết bàn, nên không thể tức thời lấy tâm làm Niết 

bàn, cho nên đáp không. 

* Lại nữa, vì thật tế không có tướng nên không được nói tâm tức là thật tế. Kinh 

nói "Như" ấy thậm thâm chăng?" là vì Tu bồ đề nói tâm như "như" mà trụ, lại nói 

tâm không được là thật tế, nên Phật hỏi "như" ấy thậm thâm chăng? Tu bồ đề 

không thể biết khắp nên đáp thậm thâm. 

Kinh nói: "Phật hỏi: Chỉ như là tâm chăng?" - Tu bồ đề đáp: Thưa không, bạch 

đức Thế Tôn! vì sao? Vì "như" là một tướng, chẳng phải hai tướng. Tâm do nhân 

duyên ức tưởng phân biệt sanh nên là hai tướng: "Như" không có biết gì còn tâm 

có biết; lại "như" rốt ráo thanh tịnh nên không có biết, còn tâm có điều giác tri. 

Lìa "như", tâm cũng như vậy, vì sao? Vì hết thảy pháp đều có "như", làm sao lìa 

"như" mà có tâm được. 

Phật hỏi Tu bồ đề: "Như" có thể thấy "như" chăng? 

Ðáp:  Trong  "như"  không  có  phân  biệt  là  biết  có  thể  biết,  Bồ  tát  không  an  trú 

"như", pháp tánh, thật tế mà tu ngay Bồ tát đạo thâm sâu. 

Phật  hỏi  Tu  bồ  đề:  Nếu  tu  như  vậy  có  thể  tu  Bát  nhã  ba  la  mật  thậm  thâm 

chăng? - Tu bồ đề tự quán xét hàng Tiểu thừa cạn mỏng, pháp Ðại thừa sâu xa 

nên đáp rằng: Tu như vậy là tu Bát nhã ba la mật thậm thâm. 

Bấy giờ, có Bồ tát chưa được vô sanh pháp nhẫn nghe pháp ấy thời tâm cống 

cao, tự cho mình ra khỏi Tiểu thừa, sâu vào Ðại thừa. Phật muốn phá tâm cống 

cao ấy nên hỏi Tu bồ đề: Bồ tát tu như vậy là ở chỗ nào tu? Tu bồ đề thưa: Tu 

như vậy là không có chỗ tu, vì sao? Vì Bồ tát an trụ trong "như" không có phân 

biệt. Bồ tát nghe nói không có chỗ tu, thời hoặc bị rơi vào chấp đoạn diệt, nên 

Phật lại hỏi Tu bồ đề: Bồ tát tu Bát nhã là ở chỗ nao tu? Tu bồ đề thưa: Ở trong 

đệ nhất nghĩa tu. Tướng đệ nhất nghĩa là không có hai tướng. 

Phật hỏi Tu bồ đề: Ý ông nghĩ sao? Nếu Bồ tát không ức niệm, tu đệ nhất nghĩa, 

sự tu ấy có thủ tướng chăng? - Tu bồ đề thưa: Thưa không. Bạch đức Thế Tôn!, 

Vì sao? Vì hết thảy pháp rốt ráo không, không có ức niệm tức là không tướng tu 

hành. 

Phật hỏi Tu bồ đề: Bồ tát ấy phá hoại tướng mà được vô tướng chăng? Tu bồ đề 

thưa:  Thưa  không,  vì  tướng  từ  trước  lại  đây  không  có,  chỉ  trừ  điên  đảo  nên 

không phá hoại tướng các pháp. 

Phật  hỏi  Tu  bồ  đề:  Nếu  không  phá  hoại  tướng  các  pháp  làm  sao  tu  hạnh  vô 

tướng?  Tu  bồ  đề  thưa:  Bạch  đức  Thế  tôn,  Bồ  tát  không  nghĩ  rằng  ta  sẽ  phá 

tướng nên tu hành Bát nhã. Bồ tát chưa đầy đủ mưới trí lực của Phật v.v..., do 

sức  phương  tiện  nên  không  khởi  tâm  thấy  có  tướng,  không  khởi  tâm  thấy  vô 

tướng, vì sao? Vì nếu chấp thủ tướng thời tướng ấy đều là hư dối vọng ngữ, có 

các sai lầm; nếu phá hoại tướng thì rơi vào chấp đoạn diệt, cũng mắc nhiều sai 

lầm. Thế nên không chấp thủ tướng có, không chấp thủ tướng không. Thủ tướng 

tức là hữu pháp, không thủ tướng tức là vô pháp; do lực phương tiện xa lìa hai 

bên có không ấy, thực hành trung đạo. 

Trong đây  Phật tự  nói nhân duyên  là  vì  biết hết thảy pháp tự tánh không, nên 

không  chấp  có,  không  chấp  không.  Tự  tướng  không  thời  phá  hết  thảy  pháp 

tướng, cũng tự phá  tướng nó. Bồ tát an trú trong tự tướng không, khởi lên ba 

tam muội, làm lợi ích chúng sanh. Chúng sanh mỗi mỗi ước thọ thân ở trong sáu 

đường: Có người không nhiếp phục tâm, không thể tu phước, buông lung theo ý 

tạo nghiệp, hoặc đọa địa ngục, khi sắp chết gió lạnh bức thiết, thời mong muốn 

được lửa, bèn rơi vào ba đường ác, địa ngục, ngạ qủy, súc sanh; nếu được làm 

người thời bần cùng hạ tiện. Có người nhiếp phục tâm, bẻ gãy lòng xan tham, tu 

hạnh bố thí, trì giới, người ấy được sinh vào chỗ giàu vui trong cõi người, cõi trời 

dục giới. Có người lìa cõi dục, trừ năm triền cái, nhơn có năm căn tín, tấn, v.v... 

được năm thiền chi, thời sinh vào cõi sắc. Có người  bỏ sắc  tướng, diệt tướng 

đối đãi, không nghĩ đến tạp tướng, nên vào vô biên hư không xứ định v.v... Các 

việc làm như vậy đều là ước nguyện tà vạy. Vì sao? Vì lâu ngày đều sẽ bị phá 

hoại, đọa lạc. Thí như lấy dây buộc chim bay, dây hết, chim phải trở lại. Bồ tát do 

vô tác tam muội, dứt các nguyện ấy cho chúng sanh. 

Lại, thân này đều không, chỉ có gân, xương, năm tạng, máu chảy, da bọc, đầy 

dẫy  nhơ  nhớp,  gió  theo  tâm  lay  động,  tâm  ấy  sanh  diệt  không  ngừng,  như 

huyễn, như hóa, không có thật tướng nhất định. Chúng sanh thấy tướng đi lại, 

nói  năng  nên  cho  là  có  người,  có  ta,  có  của  ta,  khởi  tâm  điên  đảo;  chỉ  vì  ức 

tưởng  phân  biệt  nên  có  sự  sai  lầm  ấy.  Bồ  tát  dùng  Không  tam  muội  dứt  tâm 

chấp ta, của ta cho chúng sinh, khiến an trú trong "không". 

Lại, chúng sinh thủ lấy tướng nam nữ, sắc thanh, hương vị, tốt xấu, dài ngắn; vì 

thủ tướng nên sinh các phiền não, chịu các ưu khổ; Bồ tát dùng Vô tướng tam 

muội dứt các tướng cho chúng sanh, khiến an trú trong Vô tướng. 

Hỏi: Nếu giáo hóa cho chúng sanh khiến chứng được "Không" là đủ, thì cần gì 

đến Vô tướng, Vô tác tam muội? 

Ðáp: Căn cơ chúng sinh có lợi độn. Người lợi căn nghe nói"Không" liền ngộ Vô 

tướng,  Vô  tác;  người  độn  căn  nghe  nói  "Không"  phá  các  pháp,  liền  chấp  thủ 

tướng "Không"; thế nên tiếp nói Vô tướng; nếu người tuy biết Không, Vô tướng, 

nhưng trí tuệ ấy lại muốn tác nghiệp thọ thân; nhưng biết thân ấy pháp hữu vi có 

các hoạn nạn, thế nên không nên tác nghiệp thọ thân. Như Kinh nói: Ngoài thân 

Bồ tát, các thân khác không thể có được cái vui trong giây lát huống gì lâu dài; 

thế nên nói Vô tác. Vì nhân duyên ấy nên cần nói đầy đủ ba tam muội để giáo 

hóa chúng sinh. 

GIẢI THÍCH:  PHẨM MỘNG HÀNH THỨ 58  

KINH: Bấy giờ Xá lợi phất hỏi Tu bồ đề: Nếu Bồ tát ở trong mộng mà vào ba tam 

muội  Không,  Vô  tướng,  Vô  tác  thời  có  thể  có  ích  đối  với  Bát  nhã  ba  la  mật 

chăng? 

Tu bồ đáp; nếu Bồ tát ban ngày vào ba tam muội có ích ích đối với Bát nhã ba la 

mật, nên ban đêm ỏ trong mộng cũng sẽ có ích, vì sao? Vì ban ngày, ban đêm ở 

trong mộng không có khác nhau. nếu Bồ tát ban ngày tu Bát nhã ba la mật có 

ích, Bồ tát ấy ở trong mộng tu Bát nhã ba la mật cũng nên có ích. 

Xá lợi phất hỏi: Bồ tát nếu ở trong mộng tạo nghiệp, nghiệp ấy có tích tụ thành 

không? Như Phật dạy: hết thảy pháp như mộng nên không tích tụ thành. Vì sao? 

Vì trong mộng không có pháp tích tụ thành, nếu khi thức nhớ tưởng phân biệt lại, 

nên tích tụ thành. 

Tu bồ đề hỏi: Nếu người ở trong mộng sát sinh, khi thức rồi nhớ nghĩ, phân biệt, 

thủ lấy tướng sát sinh, ta giết như vậy khoái ư? Việc ấy thế nào? 

Xá lợi phất đáp: Không có nhân duyên thời nghiệp không sinh, không có nhân 

duyên thời tư duy không sinh; có nhân duyên thời nghiệp sinh, có nhân duyên 

thời tư duy sinh. 

Tu  bồ  đề  nói:  Như  vậy,  như  vậy!  Không  có  nhân  duyên  nghiệp  không  sinh, 

không có  nhân duyên tư duy không sinh; có nhân duyên nghiệp sinh,  có nhân 

duyên tư duy sinh. Ðối với pháp thấy, nghe, hay, biết có tâm sinh, chẳng từ trong 

pháp không thấy, không nghe, hay biết tâm sinh; tâm ấy có sạch có nhơ. Vì thế 

nên có nhân duyên nghiệp sinh, chẳng từ không có nhân duyên nghiệp sinh; có 

nhân duyên tư duy sinh, chẳng từ không có nhân duyên tư duy sinh. 

Xá lợi phất hỏi: Như Phật dạy hết thảy các nghiệp, các tư duy xa lìa tự tướng, 

làm sao nói có nhân duyên nên nghiệp sinh, không có nhân duyên nghiệp không 

sinh; có nhân duyên nên tư duy sinh, không có nhân duyên tư duy không sinh? 

Tu  bồ  đề  đáp:  Vì  chấp  thủ  tướng  nên  có  nhân  duyên  nghiệp  sinh,  chẳng  từ 

không có nhân duyên nghiệp sinh. Vì chấp thủ tướng nên có nhân duyên tư duy 

sinh, chẳng từ không có nhân duyên tư duy sinh. 

Xá lợi phất hỏi: Nếu Bồ tát ở trong mộng bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền 

định, tu trí tuệ; đem phước đức thiện căn ấy hồi hướng đến Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác là thật hồi hướng chăng? 

Tu  bồ  đề  đáp:  Bồ  tát  Di  lặc  đang  ở  trước  mặt  được  Phật  thọ  ký  chẳng  thối 

chuyển sẽ làm Phật, nên hỏi Di lặc, Di lặc sẽ đáp. 

Xá lợi  phất hỏi Bồ tát Di lặc rằng: Tu bồ đề nói Bồ tát Di lặc hiện ở trước mặt 

được Phật thọ ký chẳng thối chuyển sẽ làm Phật, Di lặc sẽ đáp. 

Di lặc Bồ tát nói với Xá lợi phất: Sẽ lấy danh Di lặc đáp chăng? hoặc lấy sắc, thọ, 

tưởng,  hành,  thức  đáp  chăng?  hoặc  lấy  sắc  không  đáp  chăng?  hoặc  lấy  thọ, 

tưởng, hành, thức không đáp chăng? Sắc không thể đáp; thọ, tưởng, hành thức 

không thể đáp. Sắc không không thể đáp; thọ, tưởng, hành, thức không không 

thể đáp. Ta không thấy pháp ấy có thể đáp, không thấy người hay đáp; ta không 

thấy người được thọ ký, cũng không thấy pháp có thể thọ ký, cũng không thấy 

nơi thọ ký, hết thảy pháp ấy đều không hai, không khác. 

Xá lợi phất nói với Di lặc Bồ tát: Như lời nhân giả nói, như thế là được pháp tác 

chứng chăng? 

Di lặc đáp: Như lời tôi vừa nói, như thế chẳng chứng. 

Bấy giờ Xá lợi phất suy nghĩ: Bồ tát Di lặc trí tuệ rất sâu; lâu ngày tu bố thí, trì 

giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, tu trí tuệ, vì theo nghĩa vô sở đắc nên có thể 

nói như vậy. 

Bấy  giờ  Phật  bảo  Xá  lợi  phất:  Ý  ông  nghĩ  sao?  Ông  dùng  pháp  ấy  được  A  la 

hán, có thấy pháp ấy chăng? - Xá lợi phất thưa: Không thấy. 

Này Xá lợi phất! Bồ tát tu Bát nhã ba la mật cũng như vậy, không nghĩ rằng tu 

pháp  ấy  sẽ  được  thọ  ký;  tu  pháp  ấy  sẽ  được  pháp  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh giác. Như vậy, Xá lợi phất! Bồ tát tu Bát nhã ba la mật không nghi ta hoặc 

được  hoặc  chẳng  được,  mà  tự  biết  thực  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác. 

LUẬN:  Hỏi:  Xá  lợi  phất  vì  cớ  gì  đem  việc  trong  mộng  gạn  hỏi  Bồ  tát  về  tam 

muội? 

Ðáp: Vì việc trong mộng hư dối như cuồng như điên, chẳng phải thất thật, còn 

ba tam muội là pháp thật. Lại, các chỗ khác nói ở  trong mộng cũng có ba thứ: 

thiện,  bất  thiện  và  vô  ký.  Nếy  Bồ  tát  lấy  thiện  tâm  tu  ba  tam  muội  thời  được 

phước  đức.  Nhưng  mộng  là  việc  cuồng  si  không  thể  ở  trong  đó  tu  thật  pháp 

được quả báo; nếu có thật pháp thời không gọi là mộng. Vì thế nên hỏi: Nếu Bồ 

tát  ở  trong  mộng  tu  ba  tam  muội  có  tăng  trưởng  Bát  nhã  ba  la  mật  và  phước 

đức, nhóm các thiện căn gần Phật đạo chăng? 

Ý Tu bồ đề là, nếu nói tăng trưởng thời mộng là hư dối, còn Bát nhã là thật pháp, 

làm sao tăng trưởng được? Nếu nói không có tăng trưởng thời trong mộng có 

thiện, làm sao không tăng trưởng? Không được đáp rằng, có tăng trưởng, không 

tăng trưởng? Thế nên Tu bồ đề xa lìa câu nạn vấn về hai bên ấy, nên đem thực 

tướng các pháp để đáp: Còn phá hành nghiệp tạo trong ban ngày huống gì tạo 

trong  mộng  rằng:  Bồ  tát  nếu  trong  ban  ngày  tu  Bát  nhã  ba  la  mật  có  ích,  thời 

trong  ban  đêm  tu  cũng  có  ích.  Nhưng  vì  trong  ban  ngày  tu  còn  không  có  ích, 

huống gì tu trong mộng! Vì sao? Vì trong Bát nhã ba la mật không phân biệt có 

tướng ngày đêm. 

Xá lợi phất nghe Tu bồ đề nói đã biết Bát nhã không thêm, không bớt, không còn 

gạn hỏi gì nữa. Nay lại nhân việc khác hỏi việc trong mộng: Này Tu bồ đề, nếu 

trong mộng tạo nghiệp, nghiệp ấy có tích tụ thành, nghiệp ấy thật có tích tụ thời 

nghiệp ấy có thành quả báo chăng? Nghiệp ấy nếu có thật, thời Phật thường nói 

hết thảy pháp không, như mộng, không thể tích tụ thành được, vì sao? Vì tâm 

mộng,  vi tế,  yếu ớt,  không thể tích tụ thành nghiệp. Trong ban ngày tâm  vi tế, 

yếu ớt còn không thể tích tụ thành, huống gì trong mộng! Nếu khi thức phân biệt 

trong mộng đã sinh tâm thiện, bất thiện là đã có thể tích tụ thành. 

Tu bồ đề hỏi: Như người trong mộng giết người, khi thức dậy phân biệt rằng ta 

giết, thế là khoái chăng? Nghiệp ấy thế nào, có tích tụ thành chăng? 

Xá lợi phất đáp: Hết thảy nghiệp trong ngày hoặc đêm đều từ nhân duyên sinh, 

không có nhân duyên thời không sinh. 

Tu bồ đề chấp nhận lời ấy: Như vậy, nghiệp có nhân duyên thời sinh, không có 

nhân  duyên  thời  không  sinh,tu  duy  có  nhân  duyên  thời  sinh,  không  có  nhân 

duyên  thời  không  sinh.  Nghiệp  là  thân  nghiệp,  khẩu  nghiệp;  Tư  duy  chỉ  là  ý 

nghiệp. Tư là nghiệp thật, còn thân, khẩu nghiệp vì do Tư nên gọi là nghiệp. Ba 

nghiệp ấy nhân nơi bốn thứ là, hoặc thấy hoặc nghe, hoặc hiểu hoặc biết, nhân 

bốn thứ  ấy tâm sinh, tâm  ấy theo  nhân  duyên sinh hoặc tịnh hoặc bất tịnh; tội 

nghiệp là bất tịnh, phước duyên là tịnh. Thế nên, nếu ở trong mộng thấy gì đều 

nhân  việc  thấy,  nghe,  hay,  biết  trước  đó.  Trong  mộng  tạo  thiện,  ác,  vì  sự  ngủ 

nghỉ che tâm, không được tự tại, không có thế lực nên không thể tích tụ thành 

quả báo. Nếu nghiệp ấy khi thức dậy đem tâm thiện ác hòa hợp nên có thể giúp 

thành  quả  báo.  Ý  Tu  bồ  đề  là,  trong  mộng  tạo  nghiệp  thật  có  tích  tụ  thành,  vì 

sao?  Vì  có  nhân  duyên  nên  mới  sanh  khởi,  nên  tâm  trong  ban  ngày  với  tâm 

trong mộng không khác nhau, vì cớ sao? Vì đều nhân nơi bốn thứ thấy nghe hay 

biết làm sinh khởi. 

Xá lợi phất lấy Không tánh để gạn Tu bồ đề: Như Phật nói hết thảy các nghiệp 

xa  lìa  tự  tướng,  ông  làm  sao  nói  chắc  các  nghiệp  nhân  duyên  sinh,  không  có 

nhân duyên không sinh? 

Tu bồ đề đáp: Các pháp tuy "không", xa lìa tự tướng, nhưng phàm phu chấp thủ 

tướng,  có  nhân  duyên  nên  nghiệp  sinh;  nếu  không  chấp  thủ  tướng,  không  có 

nhân duyên thời nghiệp không sinh. Thế nên biết, hết thảy nghiệp đều từ nhân 

duyên chấp thủ tướng nên có, trong ban ngày và trong mộng không khác nhau. 

Xá lợi phất lại hỏi: Nếu Bồ tát ở trong mộng tu sáu Ba la mật rồi hồi hướng Vô 

thượng đạo là thật hồi hướng chăng? Nếu trong mộng và trong ban ngày không 

khác nhau, thời ở trong mộng hồi hướng sẽ phải là thật? Lại, nếu trong ban ngày 

có tâm chấp trưóc thủ tướng, thời không gọi là hồi hướng, huống gì khi ngủ nghỉ 

che tâm? Tu bồ đề cho hai vấn nạn ấy sau xa, khó đáp, nên nói với Xá lợi phất 

nên hỏi Di lặc. 

Hỏi: Cớ gì chỉ nói Không mà chẳng đáp? 

Ðáp: Hai đệ tử ấy vì lợi ích cho Bồ tát, nên phân biệt thức với mộng, hoặc đồng, 

hoặc khác. Vì Phật thường nói hết thảy pháp như mộng, vậy nếu trong ban ngày 

hành đạo thời trong mộng cũng có thể hành đạo. Di lặc thấy hai người đều có 

chỗ chấp, không thể thông suốt nên Di lặc không đáp. 

Lại có người nói Di lặc lấy Không để đáp. Xá lợi phất hỏi Di lặc: Như "Không" 

được  nói.  lấy  đó  làm  chứng  đắc  chăng?  Ý  Xá  lợi  phất  là  nếu  lấy  "không"  làm 

chứng đắc tức muốn sinh nạn vấn, sao làm chứng đắc được? Nếu không chứng 

đắc, như vậy tự ông chẳng được, chẳng biết làm sao nói được. Ý Di lặc là : Ông 

lấy Niết bàn làm chứng đắc, ta cho Niết bàn cũng không, vì vô sở đắc nên chẳng 

chứng đắc. 

Có người nói: Vì Di lặc chưa đầy đủ Phật pháp nên nói không làm chứng đắc. 

Pháp của Bồ tát là nên biết không, vô tướng, vô tác, chẳng nên chứng đắc. 

Bấy giờ Xá lợi phất nghĩ rằng: Bồ tát Di lặc có trí rất sâu, nói được như vậy, biết 

được tướng Niết bàn mà không thủ chứng, ấy gọi là rất sâu. Trong đây Xá lợi 

phất tự nói nhân duyên: Vì Di lặc lâu ngày tu sáu Ba la mật nên có trí rất sâu. Ý 

Xá lợi phất là, Di lặc kế tiếp sẽ làm Phật, nên có thể đáp mà không đáp. Vì vậy 

Phật trở lại hỏi Xá lợi phất: Ý ông nghĩ sao? Ông thấy dùng pháp ấy được A la 

hán chăng? Xá lợi phất thưa: Không thấy, vì sao? Vì pháp ấy không, vô tướng, 

vô tác thời làm sao thấy được? Nếu thấy được tức là có tướng, mắt thịt, mắt trời 

phân biệt thủ tướng nên không thể thấy; mắt tuệ không có phân biệt thủ tướng 

nên cũng chẳng thấy, vì vậy đáp chẳng thấy. 

Phật dạy: Bồ tát cũng như vậy, khi được vô sanh nhẫn, không nói rằng ta nhờ 

thấy pháp ấy mà được thọ ký sẽ được Vô thượng đạo. Tuy không khởi lên cái 

thấy  ấy  cũng  chẳng  sinh  nghi:  Ta  chẳng  được  Vô  thượng  đạo.  Như  ông  tuy 

chẳng thấy pháp cũng chẳng nghi ta thành A la hán hay chẳng thành A la hán. 

KINH: Phật bảo Tu bồ đề: Có Bồ tát khi tu Thí ba la mật, gặp người đói rét, lạnh 

lẽo, áo chăn rách rưới, Bồ tát nên nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời gian ta 

tu bố thí cũng như khi ta được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác khiến chúng 

sinh ở cõi nước ta không có những việc như vậy; trái lại áo chăn, ăn uống, dụng 

cụ nuôi sống sẽ như cõi trời Tứ thiên vương, trời Ba mươi ba, trời Dạ ma, trời 

Ðâu suất đà, trời Hóa lạc, trời Tha hóa tự tại. Này Tu bồ đề, Bồ tát tu như vậy có 

thể đầy đủ Thí ba la mật, có thể đến gần Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Khi tu Giới ba la mật, thấy chúng sanh sát sinh cho đến tà 

kiến, nhiều bệnh, chết yểu, nhan sắc chẳng đẹp, không có uy đức, nghèo thiếu 

tài vật, sinh vào nhà hạ tiện, hình thù què quặt, xấu xí; Bồ tát nên nguyện rằng: 

Tùy  theo  bấy  nhiêu  thời  gian  ta  tu  Giới  ba  la  mật  cũng  như  khi  ta  được  thành 

Phật, khiến chúng sinh ở cõi nước ta không có các việc như vậy. Này Tu bồ đề, 

Bồ tát tu như vậy có thể đầy đủ Giới ba la mật, đến gần Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát khi tu Nhẫn ba mật, thấy chúng sanh giận dữ, mắng 

nhiếc lẫn nhau, dùng dao, gậy, ngói, đá tàn hại, cướp đoạt mạng sống của nhau, 

Bồ tát nên nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời gian ta tu Nhẫn ba la mật cũng 

như khi ta được thành Phật, khiến chúng sinh ở cõi nước ta không có các việc 

như vậy, trái lại xem nhau như cha mẹ, như anh em, như chị em, như thiện tri 

thức, đều hành từ bi. này Tu bồ đề, tu như vậy có thể đầy đủ Nhẫn ba la mật, 

gần đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

* Lại  nũa, Tu bồ  đề! Bồ tát khi tu tTấn ba la  mật, thấy  chúng sinh biếng nhác, 

không siêng tinh tấn, xa bỏ ba thừa Thanh văn, Bích chi Phật, Phật thừa; Bồ tát 

nên nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời gian ta tu Tấn ba la mật cũng như khi 

ta được thành Phật, khiến chúng sinh ở cõi nước ta không có các việc như vậy, 

trái lại hết thảy chúng sinh đều siêng tu  tinh tấn, đối  với ba thừa  đều đưọc độ 

thoát. Này Tu bồ đề, Bồ tát tu như vậy có thể đầy đủ Tấn ba la mật, đến gần Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

* Lại nữa,Tu bồ đề! Bồ tát khi tu Thiền ba la mật, thấy chúng sinh bị năm triền cái 

che lấp, đó là tham dục, sân nhuế, thùy miên, trạo hối, nghi làm mất sơ thiền cho 

tới đệ tứ thiền; mất từ, bi, hỷ, xả; mất hư không xứ, thức xứ, vô sở hữu xứ, phi 

phi tưởng xứ; Bồ tát nên nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời gian ta tu Thiền 

ba  la  mật  cũng  như  khi  ta  được  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  khiến 

chúng sinh ở cõi nước ta không có các  việc như  vậy. Này Tu bồ đề, Bồ tát tu 

như vậy có thể đầy đủ Thiền ba la mật, đến gần Vô thượng Chánh đẳng Chánh 

giác. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu Bát nhã ba la mật, thấy chúng sinh ngu si, mất 

chánh kiến thuộc thế gian và xuất thế gian, hoặc nói không có nghiệp, không có 

nhân duyên của nghiệp, hoặc nói ngã là thường, hoặc nói ngã là đoạn diệt; hoặc 

nói không có gì; Bồ tát nên nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời gian ta tu Bát 

nhã ba la mật, làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, cũng 

như khi ta được thành phật, khiến chúng sinh ở cõi nước ta không có các việc 

như vậy. Này Tu bồ đề, Bồ tát tu như vậy có thể đầy đủ Bát nhã ba la mật, đến 

gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh ở vào ba nhóm: 

một là nhóm chánh  định; hai là nhóm tà định; ba là nhóm bất định,  Bồ tát nên 

nguyện rằng: tùy theo thời gian ta  tu sáu Ba la  mật, làm nghiêm tịnh cõi Phật, 

thành  tựu  tuệ  giác  cho  chúng  sinh,  cũng  như  khi  ta  được  thành  Phật,  khiến 

chúng sinh ở cõi nước ta không có nhóm tà định cho đến không có tên ấy. Này 

Tu bồ đề, Bồ tát tu như vậy có thể dây đủ sáu Ba la mật, cho đến gần trí nhất 

thiết chủng. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  khi  tu  sáu  Ba  la  mật,  thấy  chúng  sinh  ở  trong  địa 

ngục, ngạ qủy, súc sinh, nên phát nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời gian ta 

tu sáu Ba la mật làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, 

cũng như khi ta thành Phật, khiến trong cõi nước ta cho đến không có cái tên ba 

đường ác. Này Tu bồ đề, Bồ tát tu như vậy có thể đầy đủ sáu Ba la mật, đến gần 

trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy cõi nước thuần là đất không 

có vàng bặc, châu báu, Bồ tát nên nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời gian ta 

tu sáu Ba la mật, làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh; 

cũng như khi ta thành Phật, khiến trong cõi nước ta lấy cát vàng rải đất. Này Tu 

bồ  đề,  Bồ  tát  tu  như  vậy  có  thể  đầy  đủ  sáu  Ba  la  mật,  đến  gần  trí  Nhất  thiết 

chủng. 

Lại  nữa,  Tu  bồ  đề!  Bồ  tát  jgi  tu  sáu  Ba  la  mật,  thấy  chúng  sinh  có  điều  luyến 

đắm, nên phát nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời gian ta tu sáu Ba la mật, 

làm  nghiêm  tịnh  cõi  Phật,  thành  tựu  tuệ  giác  cho  chúng  sinh,  cũng  như  khi  ta 

thành Phật, khiến chúng sinh trong cõi nước ta không có điều luyến đắm. Này Tu 

bồ đề, Bồ tát khi tu như vậy có thể đầy đủ sáu Ba la mật, đến gần Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy các hạng chúng sinh Sát đế 

lợi, Bà la môn, Tỳ xá, Thủ đà la, nên phát nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời 

gian ta tu sáu Ba la mật, làm nghiêm tịng cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng 

sinh; cũng như khi ta thành Phật, khiến chúng sinh ở trong cõi nước ta không có 

tên gọi về bốn giai cấp đó. Này Tu bồ đề, Bồ tát tu như vậy, có thể đầy đủ sáu 

Ba la mật, đến gần Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh có kém, vừa, 

hơn;  sinh  vào  nhà  kém,  vừa,  hơn,  nên  phát  nguyện  rằng:  Tùy  theo  bấy  nhiêu 

thời gian ta tu sáu Ba la mật, làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho 

chúng  sinh;  cũng  như  khi  ta  thành  Phật,  khiến  chúng  sinh  trong  cõi  nưóc  ta 

không có điều hơn kém như vậy. Này Tu bồ đề, Bồ tát tu như vậy có thể đầy đủ 

sáu Ba la mật, đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh sắc tướng mỗi 

mỗi sai biệt, nên phát nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời gian ta tu sáu Ba la 

mật, làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh; cũng như khi 

ta thành Phật, khiến chúng sinh trong cõi nước ta không có sắc tướng mỗi mỗi 

sai biệt, trái lại hết thảy chúng sinh đều đoan chính, tinh khiết, thành tựu sắc đẹp. 

Này Tu bồ đề, Bồ tát tu như vậy có thể đầy đủ sáu Ba la mật, đến gần trí Nhất 

thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật thấy chúng sinh có sáu đường 

sai biệt, nên phát nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời gian ta tu sáu Ba la mật, 

làm  nghiêm  tịnh  cõi  Phật,  thành  tựu  tuệ  giác  cho  chúng  sinh;  cũng  như  khi  ta 

thành Phật, khiến chúng sinh trong cõi nước ta không có tên gọi sáu đường là 

địa  ngục,  ngạ  qủy,  súc  sinh,  thần,  trời,  người,  trái  lại  hết  thảy  chúng  sinh  đều 

đồng một nghiệp, tu bốn niệm xứ cho đến tám phần Thánh đạo. Này Tu bồ đề, 

Bồ  tát  tu  như  vậy  có  thể  đầy  đủ  sáu  Ba  la  mật,  chóng  đến  gần  trí  Nhất  thiết 

chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh có bốn loại sinh: 

noãn sinh, thai sinh, thấp sinh và hóa sinh, nên phát nguyện rằng: Tùy theo bấy 

nhiêu thời gian ta tu sáu Ba la mật làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác 

cho chúng sanh; cũng như khi ta thành Phật, khiến chúng sinh trong cõi nước ta 

không có ba loại sinh, trái lại đều bình đẳng một loại hóa sinh. Này Tu bồ đề, Bồ 

tát tu như vậy có thể đầy đủ sáu Ba la mật, đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh không có năm 

thần thông, nên phát nguyện rằng: Tùy theo bấy nhiêu thời gian ta tu sáu Ba la 

mật làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh; cũng như khi ta 

thành  Phật,  khiến  chúng  sinh  trong  cõi  nước  ta,  hết  thảy  đều  được  năm  thần 

thông cho đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh có hoạn nạn về 

đại  tiện,  tiểu  tiện,  nên  phát  nguyện  rằng:  Khi  ta  thành  Phật  khiến  chúng  sinh 

trong cõi nước ta đều lấy việc vui pháp làm thức ăn, không có hoạn nạn về đại 

tiện, tiểu tiện, cho đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh không có ánh 

sáng,  nên  phát  nguyện:  Khi  ta  thành  Phật  khiến  chúng  sinh  trong  cõi  nước  ta 

đều có ánh sáng, cho đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy có sự tính đếm ngày, tháng, năm, thời 

tiết, nên phát nguyện rằng: Khi ta thành Phật khiến trong cõi nước ta không có 

tên gọi về ngày, tháng, năm cho đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh thọ mạng ngắn 

ngủi, nên phát nguyện rằng: Khi ta thành Phật khiến chúng sinh trong cõi nước 

ta kiếp số, thọ mạng vô lượng, cho đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát  khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh không có tướng 

tốt, nên phát nguyện rằng: Khi ta thành Phật khiến chúng sinh trong cõi nước ta 

đều thành tựu 32 tướng cho đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh xa lìa các thiện 

căn, nên phát nguyện rằng: Khi ta thành Phật khiến chúng sinh trong cõi nước ta 

thành tựu các thiện căn, dùng phưóc đức ấy có thể cúng dường chư Phật cho 

đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh có ba độc, bốn 

bệnh, nên phát nguyện rằng: Khi ta thành Phật khiến chúng sinh trong cõi nước 

ta không có bốn bệnh: rét, sốt, bệnh gió, ba loại tạp bệnh và ba bệnh độc, cho 

đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh theo tam thừa, 

nên  phát  nguyện  rằng:  Kiu  ta  thành  Phật  khiến  chúng  sinh  trong  cõi  nước  ta 

không có tên gọi Nhị thừa, chỉ toàn Ðại thừa cho đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, thấy chúng sinh có tăng thượng 

mạn, nên phát nguyện rằng: Khi ta thành Phật khiến chúng inh trong cõi nước ta 

không có tên gọi tăng thượng mạn, cho đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật cần phải phát nguyện: Nếu ta có 

ánh sáng, sống lâu có hạn lượng, tăng chúng có giới hạn, thời sẽ phát nguyện 

rằng: Ta tu sáu Ba la mật làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng 

sinh;  cũng  như  khi  ta  thành  Phật,  khiến  ta  có  ánh  sáng,  sống  lâu  không  hạn 

lượng, tăng chúng không giới hạn, cho đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, nên phát nguyện rằng: Nếu cõi 

nước ta có hạn lượng thời sẽ phát nguyện: Tùy theo bấy  nhiêu thời gian ta tu 

sáu Ba la mật, làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh; cũng 

như khi ta thành Phật, khiến cõi nước ta như Hằng hà sa  cõi Phật. Này Tu bồ 

đề, Bồ tát tu như vậy có thể đầy đủ sáu Ba la mật, đến gần trí Nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Bồ tát khi tu sáu Ba la mật, nên nghĩ rằng: Tuy trong đường 

dài sinh tử, chúng sinh có nhiều căn tính, bấy giờ ta nên nhớ nghĩ chơn chính 

như vầy: Biên giới sinh tử như hư không; biên giới căn tính của chúng sinh cũng 

như hư không, trong đó thật tế không có sinh tử qua lại, cũng không có người 

giải thoát. Bồ tát tu như vậy có thể đầy đủ sáu Ba la mật, đến gần trí Nhất thiết 

chủng. 

LUẬN: Hỏi: Vì thứ lớp gì mà nói Bồ tát thấy chúng sinh đói khát lạnh lẽo ...? 

Ðáp: Bồ tát vượt quá Thanh văn, Bích chi Phật, được thọ ký vô sinh pháp nhẫn, 

không còn có việc gì khác, chỉ có một việc là làm nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu 

tuệ  giác  cho  chúng  sinh.  Nay  nói  nhân  duyên  nghiêm  tịnh  cõi  Phật  là  khi  thấy 

tướng cõi nước bất tịnh, thời nguyện cõi nước ta không có các việc như vậy, nên 

thứ lớp nói việc ấy. Bồ tát khi tu Thí Ba la mật, nếu thấy chúng sinh đói khát, áo 

chăn  rách  rưới  liền  nghĩ  rằng:  Ta  chưa  thành  tựu  phước  đức  và  trí  tuệ  nên 

không thể cấp đủ sự cần dùng cho chúng sinh; nếu ta chỉ tu tâm từ bi thời đối 

với  chúng  sinh  không  có  lợi  ích,  lúc  bấy  giờ  ta  sẽ  tu  hành  mạnh  mẽ  ba  thứ 

phước đức, trụ trong ba thứ phước đức ấy có thể làm cho chúng sinh bần cùng 

được sung túc, đó là phước đức được làm Chuyển luân Thánh vương, hoặc làm 

Thiên  vương,  hoặc  làm  Thánh  nhân  có  thần  thông,  thời  có  thể  dẫn  dắt  chúng 

sinh, phá lòng xan tham của họ, khiến tu bố thí, nên sau khi thành Phật, trong cõi 

nước không có kẻ nghèo cùng, trái lại tâm muốn gì đều có được, như các vật có 

được  của  cõi  trời  thứ  sáu  ở  cõi  Dục.  Như  vậy,  Bồ  tát  lúc  bấy  giờ  chứa  nhóm 

công đức bố thí, nên quả báo được sung mãn hết thảy, vì cớ sao? Vì hết thảy  

pháp hữu vi đều thuộc nhân duyên sinh; nhân duyên tu thiện đầy đủ nên có thể 

tùy ý được quả báo. 

* Lại nữa, chúng sinh vì nhân duyên phá việc trì giới nên thọ mạng ngắn, nhiều 

bệnh,  không  có  uy  đức.  Bồ  tát  nguyện  rằng:  Ta  tự  đầy  đủ  trì  giới,  cũng  dạy 

chúng sinh trì giới. Các nguyện nhỏ nhặt khác cũng như vậy cứ theo nghĩa phân 

biệt. Nghĩa của lời nguyện tối hậu chẳng rõ ràng nên nay lược nói: Bồ tát khởi 

nguyện như trên, sinh tâm mỏi mệt nhàm chán nghĩ rằng: Theo Phật đạo phải tu 

hành công đức trải vô lượng, vô biên, vô số kiếp rồi sau này mới được. Nhưng 

số năm của một kiếp không thể đếm được, nên Phật dùng thí dụ chỉ dạy, huống 

gì vô lượng vô biên vô số kiếp sống chết, chịu các khổ não. Chúng sinh cũng vô 

lượng vô biên, không thể dùng thí dụ, toán số biết được; chỉ chúng sinh số như 

vi  trần  trong  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới  còn  khó  độ,  huống  gì  là  chúng  sinh  số 

như vi trần trong mười phương vô lượng thế giới mà có thể độ được. Vì việc ấy 

nên tâm sinh thối chuyển; ấy gọi là nhớ nghĩ tà. Thế nên Phật dạy: Bồ tát phải 

chánh ức niệm rằng, đường sinh tử tuy dài, nhưng việc ấy đều không, như hư 

không,  như  thấy  trong  mộng,  chẳng  phải  thật  dài,  không  nên  sinh  tâm  nhàm 

chán. Lại, đời vị lai là cảnh sở duyên của một niệm, cũng chẳng phải dài. 

* Lại nữa, Bồ tát có vô lượng lực phước đức và trí tuệ, nên có thể vượt qua vô 

lượng kiếp. Do các nhân duyên như vậy, không nên sinh tâm nhàm chán. Trong 

đây, Phật nói nhân duyên lớn, đó là sinh tử như hư không, chúng sinh cũng như 

hư không, chúng sinh tuy nhiều nhưng cũng không nhất định thật có chúng sinh, 

như chúng sinh vô biên, vô lượng, trí tuệ Phật cũng vô biên vô lượng nên Phật 

độ sinh cũng chẳng khó; thế nên Bồ tát không nên sinh tâm mệt mỏi, nhàm chán. 

GIẢI THÍCH: PHẨM HÀ THIỆN THỨ 59 

(Kinh Ma Ha Bát Nhã ghi phẩm: Hằng già đề bà) 

Kinh Ðại Bát Nhã phần 2 ghi: Phẩm Căn Già Thiên Thứ 57) 

KINH:  Bấy  giờ  có  một  người  nữ  tên  Hằng  già  đề  bà  ngồi  ở  giữa  hội  chúng. 

Ngưòi nữ ấy từ chỗ ngồi đứng dậy, trạch áo vai bên hữu, gối bên hữu qùy sát 

đất, chấp tay bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, con sẽ tu sáu Ba la mật, sẽ 

làm tất cả hạnh thủ đắc cõi Phật thanh tịnh như trong Bát nhã ba la mật nói. Khi 

ấy  người  nữ  lấy  hoa  vàng  bạc  và  hoa  sinh  dưới  nước,  trên  khô,  các  dụng  cụ 

trang  nghiêm  để  cúng  dường;  dệt  chỉ  vàng  thành  tấm  thảm  vải  căng  lên  trên 

Phật. Căng lên xong, ở giữa hư không phía trên Phật, hóa thành đài báu, có bốn 

cây trụ nghiêm trang đẹp đẽ. Người nữ đó liền đem công đức ấy chia cho chúng 

sanh, cũng hồi hướng đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Bấy giờ, đức Thế Tôn biết thâm tâm của người nữ ấy, tức thời mỉm cười. Như 

pháp của chư Phật, các thứ ánh sáng xanh, vàng, đỏ, trắng, hồng... đều từ trong 

miệng Phật phát ra, chiếu khắp mười phương vô lượng vô biên cõi Phật, rồi trở 

lại nhiễu quanh Phật ba vòng và vào trên đỉng đầu của Phật. 

Khi ấy A nan từ chỗ ngồi đứng dậy, gối bên phải qùy sát đất, chấp tay bạch Phật 

rằng: Thế Tôn có nhân duyên gì mà mỉm cười? Vì pháp của chư Phật chẳng vì 

không có nhân duyên mà cười. 

Phật bảo A nan: Ðó là vì cô Hằng gia đề bà trong vô số kiếp vị lai sẽ thành Phật, 

kiếp gọi là Tinh tú, Phật tên là Kim hoa. Này A nan, người nữ ấy khi bỏ thân nữ, 

thọ thân nam, sẽ sinh vào cõi nước A tỳ la vệ của Phật A súc, ở đó tịnh tu phạm 

hạnh. Này A nan, Bồ tát ở cõi nước kia cũng có hiệu Kim hoa, Bồ tát Kim hoa ấy 

sau khi mệnh chung ở nước kia lại sinh đến cõi Phật ở phương khác. Từ một cõi 

Phật đến một cõi Phật, không rời chư Phật; ví như Chuyển luân Thánh vương từ 

một nhà đến một nhà, từ sinh đến chết, chân không đạp đất. Này A nan, Bồ tát 

Kim hoa cũng như vậy, từ một cõi Phật đến một cõi Phật, cho đến khi thành Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác, chưa từng không thấy Phật. 

Khi ấy A nan nghĩ rằng: Bồ tát Kim hoa sau khi làm Phật, các hội Bồ tát sẽ như 

Phật hội? 

Phật biết ý A nan nghĩ, bảo A nan rằng: Như vậy, như vậy! Lúc Phật Kim hoa hội 

các  Bồ  tát  sẽ  như  Phật  hội,  tăng  chúng  của  Phật  Kim  hoa  vô  lượng  vô  biên, 

không thể đếm , không thể đếm bao nhiêu trăm, ngàn, vạn, ức, na do tha. Này A 

nan, lúc Bồ tát Kim hoa làm Phật, cõi nước kia không có các điều xấu ác như 

trên đã nói. 

A  nan  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  người  nữ  ấy  từ  chỗ  nào  trồng  gốc 

đức, gieo căn lành? 

Phật bảo: Người nữ ấy từ chỗ Phật Nhiên Ðăng gieo căn lành, mới bắt đầu phát 

tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, đem công đức ấy hồi hướng Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác, cũng lấy hoa vàng rải lên trên Phật Nhiên Ðăng cầu Vô 

thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác.  này  A  nan,  như  ta  lúc  bấy  giờ  lấy  năm  cành 

hoa rải lên trên Phật Nhiên Ðăng cầu Vô thượng Chánh đẳng Chánh giá, Phật 

Nhiên Ðăng biết ta thành tựu thiện căn, thọ ký cho ta thành Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác. Người nữ nghe ta được thọ ký, phát tâm rằng: Ðương lai tôi 

cũng như Bồ tát  được thọ ký  Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác.  Này A  nan, 

nên biết người nữ ấy bắt đầu phát tâm ở chỗ Phật Nhiên Ðăng. 

A nan bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, người nữ ấy lâu đời tập tu Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác ư? 

Phật dạy: Như vậy, như vầy! Người nữ ấy lâu đời tập tu Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh giác. 

LUẬN:  Hỏi:  Như  vầy,  cả  đại  chúng  đều  nghe  nói  tu  hạnh  làm  nghiêm  tịnh  cõi 

nước, cớ gì chỉ một người nữ phát nguyện thủ đắc cõi nước thanh tịnh? 

Ðáp:  Có  nhiều  người  thủ  đắc  cõi  nước  thanh  tịnh  nhưng  không  nói  ra.  Tính 

người nữ khinh suất, háo thắng, vì tập khí nhiều đời nên không nói ra. 

* Lại nữa, có người nói người nữ có được phần đắc đạo, các người khác không 

có. Phật pháp không vậy, tùy theo duyện nghiệp của chúng sinh; thí như thuốc 

hay  trị  lành  các  bệnh,  không  chọn  sang  hèn.  Tuy  có  người  nữ  trí  cạn  mà  có 

nghiệp duyên đời trước nên được thọ ký, sinh tâm muốn nói, nên Phật cho phép 

nói. 

* Lại nữa, nếu Phật im lặng thọ ký cho thời người khác sinh nghi: Vì nhân duyên 

gì Phật chỉ thọ ký cho người nữ ấy? Thế nên nhân lời người nữ nói mà Phật thọ 

ký cho. 

Hỏi: Cớ gì tên là Hằng già đề bà? 

Ðáp: Tất cả đều có tên gọi để mà biết, cần gì tìm hiểu nó. 

Có  người  nói  người  nữ  ấy  do  cha  mẹ  cúng  dường  thần  Hằng  già  nên  đặt  tên 

Hằng già đề bà. Hằng già là tên sông; Ðề bà nghĩa Trời. Người nữ ấy có nhân 

duyên  phước  đức  sinh  vào  nhà  giàu,  nghe  giảng  Phật  pháp,  tin  vui,  nên  dùng 

hoa báu, vàng bạc, chỉ vàng dệt thành áo thượng hạ và đồ anh lạc trang nghiêm 

nơi thân mình dùng để cúng dường Phật. Phật đáp lại bằng cách thọ ký cho và 

vì xem thấy sở hành đời trưóc của người nữ ấy nên mỉm cười. Vì nhân duyên 

nhỏ mà phát khởi đại sự nên Phật mỉm cười. 

Hỏi: Phước đức người nữ ấy phải lâu lắm mới chuyển đổi thân nữ, cớ gì vừa ở 

nơi cõi Phật A súc liền chuyển đổi thân nữ? 

Ðáp: Năm món dục lạc của thế gian khó dứt, chính người nữa đắm say năm dục 

lạc  rất  nhiều,  nên  tuy  đời  đời  tu  phước  đức  mà  không  thể  được  thân  nam  tử. 

Nay được thọ ký, các phiền não chẻ mỏng, nên ở nơi nước Phật A súc liền được 

thân nam. Có người nói: Người nữ này trước vì bị nhiều người khinh là nữ, nên 

phát  nguyện  thọ  thân  nữ  được  thọ  ký.  Có  các  nhân  duyên  như  vậy,  không 

chuyển đổi thân nữ mà vẫn được thọ ký. 

* Lại nữa, Kinh nói: thân người nữ có năm chướng ngại, chứ không nói không 

được thọ ký, thế nên không nên gạn hỏi. 

A nan nghe nói người nữ ấy trong vô lượng kiếp từ một cõi Phật đi đến một cõi 

Phật, rộng tu công đức, tương lai sẽ được cõi Phật thanh tịnh. Bồ tát ở trong cõi 

ấy đều có 32 tướng, 80 vẻ đẹp, ánh sáng vô lượng, thế nên A nan tán thán cho 

là việc chưa từng có, có thể được cõi nước thanh tịnh như vậy, giống như hội 

Phật. Phật chấp nhận lời ấy. A nan nghi người nữ ấy hiếm có: Nghe pháp ít mà 

được quả báo lớn. Thế nên A nan hỏi người nữ ấy từ chỗ nào trồng căn đức? 

Phật bảo: Lúc đức Phật Ðịnh Quang thọ ký cho ta, người nữ ấy cầm hoa vàng 

rải lên Phật và phát nguyện: người này ( Bồ tát Thích ca Văn - ND) sau khi thành 

Phật cũng sẽ thọ ký cho ta như vậy. Từ các thiện căn ấy. 

 (Hết cuốn 75 theo bản Hán) 

--o0o -- 







Document Outline


	Cuốn 71

	GIẢI THÍCH: PHẨM THÍ DỤ THỨ 51. 

	GIẢI THÍCH: PHẨM TRI THỨC THỨ 52. 

	GIẢI THÍCH: PHẨM THÚ TRÍ THỨ 53. 





	Cuốn 72

	GIẢI THÍCH: PHẨM ÐẠI NHƯ THỨ 54. 





	Cuốn 73

	GIẢI THÍCH: PHẨM CHẲNG THOÁI CHUYỂN THỨ 55

	GIẢI THÍCH: PHẨM CHUYỂN BÁNH XE BẤT THOÁI THỨ 56





	Cuốn 74

	GIẢI THÍCH: PHẨM THÂM ÁO THỨ 57. 





	Cuốn 75




cover_image.jpg
DaiTriDol.uand
Cuon71 75






